# GURU GRANTH RATNAWALI



Punjabi University, Patiala

ं **० झान सन्दिर** ० विकासीय वाजर प्रस्तुर-1



#### Contents

| ਪ੍ਰਦੇਸ਼ 10 ਸ9 28  PART I  ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪੁਚ ਜਾਜਥਾ Guru Nanak 33 36 38 ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਪੁਚ ਪੰਜਵ ਵੇਧ Guru Angad Dev 40 42 43 ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਪੁਚ ਪੰਜਵ ਵੇਧ Guru Amar Das 44 47 49 ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ ਪੁਚ ਪਸ਼ਾਸ ਬਾਬ Guru Ram Das 51 54 56 ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ ਪੁਚ ਪਯੰਜ ਵੇਧ Guru Arjun Dev 58 51 63 ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ 65 68 70  PART II  ਸੰਖ ਰਹੀਦ ਪੇਧ ਸਨੀਟ Guru Tegh Bahadur 75 76 77 ਜੋ ਦੇਵ ਯੰਵਰ ਯੰਵਰ ਪੁਚ ਸੰਖਾ ਸਥਾ Trilochan 82 84 85 ਨਾਮ ਦੇਵ ਜਾਸਵੇਧ 85 Namdev 86 88 90 ਗੁਰੂ ਜਾਨੋਦ ਪੁਚ ਸੰਖਾ ਪੁਚ ਸੰਖਾ ਸਥੇਧ 99 ਗੁਮਨਨੋਦ ਪੁਚ ਸੰਖਾ ਸਥੇਧ 99 ਗੁਮਨਨੋਦ ਪੁਚ ਸੰਖਾ ਸਥੇਧ 101 102 103 ਜ਼ਰੀਰ 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਪ੍ਰੀਥਾ ਸ਼ਰੀਰ 115 115 111 111 113 115 115 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               | Introduction<br>9                 |                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------------------------|-------------------------|
| 10 19 28  PART I  □ ਹੁਰੂ ਨਾਨਕ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ Guru Nanak 33 36 38  □ ਹੁਰੂ ਨਾਨਕ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ Guru Nanak 36 38  □ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ ਰੁਣ ਸ਼ਰਦ ਵਿੱਚ Guru Angad Dev 40 42 43  □ ਹੁਣ ਅਮਰ ਦਾਸ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ Guru Amar Das 44 47 49  □ ਹੁਣ ਹਾਮ ਦਾਸ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ Guru Amar Das 51 54 56  □ ਹੁਣ ਹੋਰ ਜੀਜਥਾ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ Guru Arjun Dev 63 51 63  □ ਹੁਣ ਹੋਰ ਜੀਜਥਾ ਰੁਣ ਜੀਜਥਾ Guru Arjun Dev 65 68 70  PART II  ਸਿੰਖ ਫਰੀਦ ਹੇਧ ਜੀਜਥਾ Guru Tegh Bahadur 75 76 77  ਜੀ ਦੋਵ ਕੇ ਵੇਧ Jol Dev 78  □ ਹੁਣ ਹੋਰ ਜੀਜਥਾ Trilochan 82 84 85  □ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ Trilochan 82 84 85  □ ਹੁਣ ਜੀਜਥਾ Sadhna 93 94 95  □ ਹੋਰ ਜੀਜਥਾ Sadhna 94 95  □ ਹੋਰ ਜੀਜਥਾ Ramanand 101 102 103  □ ਹੋਰ ਦੇਦਾਸ ਵਿਚਾਜ ਵਿਚਾਜ Ravidas 111 113 115  □ ਪੀਪਾ ਧੀਖਾ ਧੀਖਾ ਸਿੰਧ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               | 9                                 |                         |
| ਸ ਹੁਰੂ ਨਾਨਕ ਹੁਣ ਜਾਜਥਾ Guru Nanak 33 36 38 38 38 38 38 38 38 38 38 38 38 38 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ਪ੍ਰਵੇਸ਼<br>10 |                                   |                         |
| 33 36 38  ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ 40 42 43  ਗੁਰੂ ਅਮਰ ਦਾਸ 15 ਜਸ ਵਸ਼ ਵਸ਼ Guru Angad Dev 40  ਗੁਰੂ ਅਮਰ ਦਾਸ 15 ਜਸ ਵਸ਼ Guru Amar Das 47  ਗੁਰੂ ਗੁਮ ਦਾਸ 15 ਜਸ ਵਸ਼ Guru Ram Das 56  ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ 15 ਜੁਝ ਜ਼ੁਯੂਜ ਦੇਕ Guru Arjun Dev 58 51 63  ਗੁਰੂ ਕੇਗ ਬਹਾਦੁਰ 15 ਜਸ ਵਜ਼ੁਤ Guru Tegh Bahadur 65  PART II  ਸਿੰਖ ਰਹੀਦ ਹੈ ਜਿਸ ਵਜ਼ੁਤ Guru Tegh Bahadur 70  PART II  ਸਿੰਖ ਰਹੀਦ ਹੈ ਜਸ ਵਜ਼ੁਤ Guru Tegh Bahadur 70  ਜੈ ਦੇਵ ਹੈ ਜੋ ਦੇਕ Jal Dev 78 80 81  ਡਿਲੰਚਨ ਸਿੰਚਾਜ Trilochan 82 84 85  ਨਮ ਦੇਵ ਜਸਵੇਕ Namdev 86 88 90  ਸਦਨਾ ਜ਼ੁਰੂਜ ਦੇਜ਼ 88 90  ਸਦਨਾ ਜ਼ੁਰੂਜ ਹੈ ਜਸਦੇਕ Namdev 86 88 90  ਸਦਨਾ ਜ਼ੁਰੂਜ ਹੈ ਜਸਦੇਕ Namdev 93 94 95  ਗੁਰੂ ਰੇਜ਼ਾਨੰਦ, ਦਸ਼ਾਜੰਵ Ramanand 101 102 103  ਕਬੀਰ ਜ਼ੁਰੂਜ ਵਿਜ਼ਾਜ Ravidas 111 113 115  ਪੀਪਾ ਪੀਪਾ ਪੀਪਾ ਪੀਪਾ ਪੀਪਾ Pipa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               | PARTI                             |                         |
| ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ 40 42 43 43 49 40 42 43 43 49 40 42 43 43 49 47 47 49 49 49 47 49 49 49 51 56 56 56 56 56 56 56 56 56 56 56 51 51 51 51 51 51 51 51 51 51 51 51 51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |                                   |                         |
| ਜ਼ਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ ਹੁਣ राम वास Guru Ram Das 51 54 56 ਹੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਹੁਣ ਚਾਹੁੰਦ ਹੋ ਜੁਣ ਚਾਹੁੰਦ ਹੋ ਜੁਣ ਚਾਹੁੰਦ ਹੋ ਜੁਣ ਦਾਸ ਹੋ ਜ਼ਰੂ ਤੋਂ ਜ਼ਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ 58 51 63 ਰੁਤੂ ਹੋ ਜ਼ਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦੁਰ ਰੁਤ ਹੈ ਜੁਣ ਦੇ ਜ਼ਰੂ ਜੁਣ ਦਾ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਹੈ ਜੁਣ ਦੇ ਜ਼ਰੂ ਜੁਣ ਦਾ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਜੁਣ ਦੇ ਜ਼ਰੂ ਜੁਣ ਦਾ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਜੁਣ ਦਾ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਜੁਣ ਦਾ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਜੁਣ ਦਾ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ ਸ਼ਰੂ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ | गुरु मंगद देव<br>42               |                         |
| 51 54 56 ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਸੁਲ ਬੁਲ੍ੰਸ ਵੇਥ Guru Arjun Dev 58 51 63 ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦੁਰ ਸੁਲ ਜੋ ਸਾ ਕਵਾਵੁਤ Guru Tegh Bahadur 65 PART II  ਸੇਖ਼ ਫਰੀਦ ਪੇਸ਼ फरੀਵ Sheikh Farid 75 76 77 ਜੋ ਦੇਵ ਕੇਵ Jai Dev 78 80 81  ਡਿਲੰਬਨ ਸਿਲੀਚਸ Trilochan 82 84 85 ਨਾਮ ਦੇਵ ਜਾਸਵੇਧ Namdev 86 88 90 ਸਦਨਾ ਸ਼ਵਰਾ ਤਕੀਸ Beni 93 94 95 ਬੇਣੀ ਕੇਜੀ Beni 97 98 99 ਗਮਾਨੰਦ रामानंद Ramanand 101 102 103 ਕਬੀਰ ਕਬੀਰ ਸਕੀਧ Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਵਿਵਾਜ਼ Ravidas 111 113 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |                                   |                         |
| 58 ਗੁਰੂ ਡੇਗ ਬਹਾਦੁਰ ਰੁੱਠ ਜੇਸ ਕਗ਼ਫ਼ੂਤ ਯੂਚ ਜੇਸ ਹਨ।  PART II  ਸੇਖ਼ ਫਰੀਦ ਪੇਸ਼ ਸਦੀਵ Sheikh Farid 75 76 77 ਜੋ ਦੇਵ ਯੂਚ ਬਹੁਤ ਸ਼ਹੂਰ ਸ਼ਹੂ |               |                                   |                         |
| PART II  ਸੇਖ਼ ਫਰੀਦ ਹੇਧ फरੀद Sheikh Farid 75 76 77 ਜੋ ਦੇਵ जੋ देव Jai Dev 78 80 81 ਡਿਲੰਚਨ ਸਿਜ਼ੀਚਸ Trilochan 82 84 85 ਨਾਮ ਦੇਵ ਜਸਫੇਕ Namdev 86 88 90 ਸਦਨਾ ਹਵਜਾ Sadhna 93 94 95 ਬੈਟੀ ਕੇਜੀ Beni 97 98 99 ਰਾਮਾਨੰਦ ਪਸ਼ਾਜਂਵ Ramanand 101 102 103 ਕਬੀਰ कਕੀਟ Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਵਿਵਾਜ ਵਿਵਾਜ Ravidas 111 113 115 ਪੀਪਾ ਪੀਧਾ ਪੀਧਾ ਸਿੰਗ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               | गुरु भर्जुन देव<br>51             | 63                      |
| ਸੇਖ਼ ਰਹੀਦ ਹੇਸ਼ ਜ਼ਹੀਵ Shelkh Farid 75 76 77 ਜੋ ਦੇਵ ਜੋ ਵੇਧ Jai Dev 78 80 81 ਡ੍ਰਿਲੰਚਨ ਸ਼ਿਜ਼ੀਥਸ Trilochan 82 84 85 ਨਾਮ ਦੇਵ ਜਸਵੇਧ Namdev 86 88 90 ਸਦਨਾ ਸ਼ਵਜਾ Sadhna 93 94 95 ਬੋਟੀ ਕੇਸੀ Beni 97 98 99 ਰਾਮਾਨੰਦ ਹਾਸ਼ਾਵੇਟ रामाਵੇਟ Ramanand 101 102 103 ਕਬੀਰ ਸ਼ਜੀਟ Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਟਿਕਵਾਜ਼ Ravidas 111 113 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |                                   | Guru Tegh Bahadur<br>70 |
| 75 76 77 ਜੋ ਦੇਵ ਯੰ ਵੇਧ Jai Dev 78 80 81  ਡਿਲੰਚਨ ਸ਼ਿਜ਼ੀਚਜ Trilochan 82 84 85 ਨਾਮ ਦੇਵ ਜਾਸਵੇਧ Namdev 86 88 90  ਸਦਨਾ सदना Sadhna 93 94 95 ਬੈਣੀ ਕੇਜੀ Beni 97 98 99  ਰਾਮਾਨੰਦ- रामानंद Ramanand 101 102 103  ਕਬੀਰ ਸਕੀर Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਦਥਿਵਾਜ਼ ਵਿਕਾਰਿਤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               | PART II                           |                         |
| ਜੇ ਦੇਵ ਚੰਬੇ ਬਹੁਤ ਸ਼ਹੀ Dev 78 80 81 81 81 81 85 82 84 85 85 84 85 86 88 90 86 90 86 90 86 90 95 86 95 86 97 98 99 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 99 87 |               |                                   |                         |
| ਤਿਲੰਚਨ ਸਿਜੀਚਸ Trilochan 82 84 85 85 ਨਾਮ ਦੇਵ ਜਾਸਵੇਧ Namdev 86 88 90 ਸਦਨਾ सदना Sadhna 93 94 95 ਬੈਣੀ ਕੇਜੀ Beni 97 98 99 ਰਾਮਾਨੇਦ ਸਜਾਵੇਵ Ramanand 101 102 103 ਕਬੀਰ ਕਾਕੀਵ Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਵਿਵਾਸ ਵਿਵਾਸ ਵਿਵਾਸ ਵਿਵਾਸ ਵਿਵਾਸ ਵਿਵਾਸ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿਤ ਸਿ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ਜੈ ਦੇਵ        | • • •                             |                         |
| 86 88 90 ਸਦਨਾ ਸ਼ਵਜਾ Sadhna 93 94 95 ਬੋਣੀ ਬੇਜੀ Beni 97 98 99 ਰਾਮਾਨੰਦ, रामानंद Ramanand 101 102 103 ਕਬੀਰ ਅਕੀਧ Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਵਿਵਾਸ ਵਿਕਾਸ Ravidas 111 113 115 ਪੀਪਾ ਪੀਧਾ ਸੀਧਾ Pipa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ਤ੍ਰਿਲੰਚਨ      |                                   |                         |
| 93 94 95 ਬੈਣੀ ਬੇਜੀ Beni 97 98 99 ਰਾਮਾਨੌਦ- रामानंद Ramanand 101 102 103 ਕਬੀਰ ਸਕੀਟ Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਟਿਕਵਾਸ Ravidas 111 113 115 ਪੀਪਾ ਧੀਧਾ ਸੈਂpa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |                                   |                         |
| 97 98 99 ਰਾਮਾਨੌਦ- रामानंद Ramanand 101 102 103 ਕਬੀਰ ਯਕੀर Kabir 105 107 109 ਰਵੀਦਾਸ ਵਿਕਵਾਜ਼ Ravidas 111 113 115 ਪੀਪਾ ਪੀਧਾ ਸੀਧਾ Pipa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               | *****                             |                         |
| 101 102 103<br>ਕਬੀਰ ਯਕੀਵ Kabir<br>105 107 109<br>ਰਵੀਦਾਸ ਵਿਵਾਸ ਵਿਕਾਰਿਤ<br>111 113 115<br>ਪੀਪਾ ਧੀਧਾ Pipa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |                                   |                         |
| 105 107 109<br>ਰਵੀਦਾਸ ਵਿਸ਼ਾਸ Ravidas<br>111 113 115<br>ਪੀਪਾ ਧੀਧਾ Pipa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               | · · · · · · · · · · · · · · · · · |                         |
| 111 113 115<br>ਪੀਪਾ ਥੀਥਾ Pipa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |                                   |                         |
| धीधा पीपा Pipa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |                                   |                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ਪੀਪਾ          | पीपा                              | Pipa                    |

| ਸੈਨ<br>120        | सैन<br>121        | Sain<br>122           |
|-------------------|-------------------|-----------------------|
| ਧੰਨਾ              | ঘন্না             | Dhanna                |
| 124               | 126               | 128                   |
| ਭੀਖਨ              | भीखन              | Bhikhan               |
| 130               | 131               | 132                   |
| ਪਰਮਾਨੰਦ           | परमानन्द          | Parma Nand            |
| 133               | 134               | 135                   |
| ਸੂਰਦਾਸ            | सूरदास            | Surdas                |
| 136               | 137               | 138                   |
|                   | PART III          |                       |
| ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ<br>140 | भाई मरदाना        | Bhai Mardana          |
| 140               | 141               | 142                   |
| ਬਾਬਾ ਸੁੰਦਰ        | वावा सुन्दर       | Baba Sunder           |
| 143               | 144               | 145                   |
| ਭਾਈ ਬਲਵੰਤ<br>146  | माई बलवन्ड        | Bhai Balwand          |
| 146               | 147               | 148                   |
| ਭਾਈ ਸਤਾ<br>149    | भाई सत्ता         | Bhai Satta            |
| 145               | 150               | 151                   |
|                   | PART IV           |                       |
| ਭੱਟ ਬਾਣੀ          | भट्ट वाणी         | Bhatt Vani            |
| 154               | 156               | 158                   |
| ਭੱਟ ਕਲਸਹਾਰ        | भट्ट कलसहार       | Bhatt Kalsahar        |
| 160               | 161               | 162                   |
| ਭੱਟ ਜਾਲਪ          | भट्ट जालप         | Bhatt Jalap           |
| 163               | 164               | 165                   |
| ਭੱਟ ਕੀਰਤ          | भट्ट कीरत         | Bhatt Kirat           |
| 166               | 167               | 168                   |
| ਭੱਟ ਭੀਖਾ          | · भट्ट भीखा       | Bhatt Bhikha          |
| 169               | 170               | 171                   |
| ਭੱਟ ਸੱਲ <b>ਯ</b>  | भट्ट सल्य         | Bhatt Salya           |
| 172               | 173               | . 174                 |
| ਭੱਟ ਭਲਯ<br>175    | भट्ट भरूव         | Bhatt Bhalya          |
|                   | 176               | 177                   |
| ਭੱਟ ਨਲਯ<br>178    | भट्ट नत्य         | Bhatt Nalya           |
| ਭੱਟ ਗਯੰਦ          | 179               | 180                   |
| 181               | भट्ट गयंद<br>182  | Bhatt Gayand          |
| ਭੱਟ ਮਥਰਾ          |                   | 183                   |
| 184               | भट्ट मथुरा<br>185 | Bhatt Mathura         |
| ਭੱਟ ਬਲਯ           |                   | 186                   |
| 187               | भट्ट बस्य<br>188  | Bhatt Bhalya<br>• 189 |
| ਭੱਟ ਹਰਿਬੰਸ        | भट्ट हरिबंस       | Bhatt Haribans        |
| 190               | 191               | 192                   |
|                   |                   | :                     |

## Illustrations

| GURU HAHAK        | 22  |
|-------------------|-----|
| GUPU AKGAD DEV    | 41  |
| GURU AHAR DAS     | 4!  |
| GURU RAW DAS      | 5   |
| GURU ARJAH DEV    | 51  |
| Guru tegh bahadur | E   |
| SHEINH FARID      | 7!  |
| JAIDEY            | 75  |
| TRILOCHAH         | 23  |
| SADHHA            | 87  |
| BEHI              | 8   |
| RAKAHAHO          | 162 |
| KABIR             | 104 |
| nusuus            | 123 |

#### PREFACE

Guru Granth Ratnavali is an attempt to introduce the holy Guru Granth to the world at large. The book presents in outline and succinct form the thought-content of the Granth, a gift of the Sikhs and the Punjab to India and the world. The Granth enshrines in its pages and highlights the principles of a profound spiritualism and a philosophy of religion; it offers to mankind a solid basis for a common spiritual code, so valuable for the edification of the human race. The present volume aims at providing an introduction to the thought of the holy Granth and the editorial scheme employed therein.

A good many difficulties and problems were encountered in the preparation of this book. In arriving at a solution of all aspects of the problem, the Advisory Committee of the Department of Sri Guru Granth Sahib Studies made the most valuable contribution. The advisory committee consists of the following members: (1) Sardar Kirpal Singh Narang, Vice-Chancellor, (2) Dr Bhai Jodh Singh, (3) Sardar Gian Singh Rarewala, (4) Dr Balbir Singh, (5) Prof. Sahib Singh. (6) Prof. Narain Singh. (7) Giani Lal Singh, (8) Sardar Bhagat Singh. Session Judge (Retd.), (9) Sardar Harbans Singh and (10) Dr Taran Singh.

It would be pretentious to claim perfection for any human work. However, no pains were spared to get to the spirit of the holy Book. This volume carries the portraits of the contributors of the Granth, though, despite our best efforts, we could not procure authentic pictures of some of the saints, the Bhatts, Bhai Mardana, Baba Sunder, Satta and Balwand. In view of this, it was decided to publish what was available. To obtain the oldest and the most authentic portraits of the Gurus, the collection of Sardar Manchar Singh (of M/s. Marcos, New Delhi) was examined. The Department of Punjab Historical Studies of the Punjabi University supplied some of the pictures included in this volume. The Department of Sikh Studies, Khalsa College, Amritsar and the Sikh Museum, Amritsar, made available to us portraits of five saints. Besides, Indian Art Gallery of Banaras supplied the portrait of Saint Ravidas. Our grateful thanks are due to all these individuals and institutions for their gesture of goodwill and co-operation. Several State governments, universities and institutions were approached in an effort to make the collection.

The master copy of this manuscript in Punjabi was prepared by me with the active co-operation of Sardar Piara Singh Padam. The Hindi translation was done by Dr Shruti Kant and Dr B. L. Goswami. The English version was prepared by Dr D. S. Maini, Sardar Bakhshish Singh and Dr Gurdit Singh. Translations of cuptations and hymns were taken from the UNESCO volume of the Sacred Writings of the Sikhs, Dr Gopal Singh's translation and a few renderings of Prof. Puran Singh. The Editors too translated some of the passages. The production work was taken care of by Sardar Hazara Singh. The Vice-Chancellor, Sardar Kirpal Singh Narang, took a keen personal interest and extended his valuable help and guidance, without which it would not have been possible to bring out the Ratnavali. I offer my own and on behalf of the Department our heartiest thanks to all those who assisted in the preparation of this volume.

Penjahi University, Pariala TARAN SINGH
Head,

Head, Sri Guru Granth Sahib Studies Department

# ਪ੍ਰਵੇਸ਼

# १. ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਪਰਿਚਯ

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦੀ ਪਵਿਤਰ ਧਾਰਮਿਕ ਪੁਸਤਕ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਸਿੱਖ ਪ੍ਰਤੱਖ ਗੁਰੂ (Living Teacher) ਮੰਨਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਬੀੜ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਸੰਨ 1604 ਈ. ਵਿਚ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਖੇ ਤਿਆਰ ਕੀਤੀ। ਪਰ ਇਸ ਦਾ ਮੁਕੰਮਲ ਸੇਕਲਨ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੱਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਸੰਨ 1705 ਈ. ਵਿਚ ਸ੍ਰੀ ਦਮਦਮਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਤਿਆਰ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਪਵਿੱਤਰ ਧਾਰਮਿਕ ਪੁਸਤਕ ਵਿਚ ਛੇ ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ (ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ, ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ, ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ, ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ, ਗੁਰੂ ਤੇਜ਼ ਬਹਾਦਰ,) ਪੰਦਰਾਂ ਭਾਰਤੀ ਭਗਤਾਂ (ਸ਼ੇਖ ਫਰੀਦ, ਜ਼ੋਦੇਵ, ਤ੍ਰਿਲੰਚਨ, ਨਾਮ ਦੇਵ, ਸਧਨਾ, ਬੇਣੀ, ਰਾਮਾਨੰਦ, ਕਬੀਰ, ਰਵਿਦਾਸ, ਪੀਪਾ, ਸੈਣ, ਧੰਨਾ, ਭੀਖਨ, ਪਰਮਾਨੰਦ, ਸੂਰਦਾਸ), ਚਾਰ ਗੁਰੂ ਘਰ ਦੇ ਨਿਕਟਵਰਤੀਆਂ (ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ, ਬਾਬਾ ਸੁੰਦਰ. ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ ਅਤੇ ਭਾਈ ਸਤਾ) ਅਤੇ ਗਿਆਰਾਂ ਗੁਰੂ ਘਰ ਨਾਲ ਸ਼ਰਧਾਪੂਰਵਕ ਸੰਬੰਧਿਤ ਅਰਸ਼ੀ ਭੱਟਾਂ (ਕੱਲਸਹਾਰ, ਜਾਲਪ, ਕੀਰਤ, ਭਿਖਾ, ਸੱਲ੍ਹ, ਭਲ੍ਹ, ਨਲ੍ਹ, ਗਯੰਦ, ਮਥੁਰਾ, ਬਲ੍ਹ, ਹਰਿਬੰਸ) ਦੀ ਰਚਨਾ ਸ਼ਾਮਿਲ ਹੈ। ਇਸ ਪਵਿੱਤਰ ਧਰਮ-ਪੁਸਤਕ ਵਿਚ ਹੇਠ ਲਿਖੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਮੰਗਦੀਆਂ ਹਨ:

- 1. ਇਹ ਧਰਮ ਗ੍ਰੰਥ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦਾ ਪਵਿੱਤਰ ਇਸ਼ਟ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਇਸ ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਦਾ ਬਹੁਤ ਵਧ ਆਕਾਰ ਵੀ ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਹੀ ਰਚਿਆ ਹੈ, ਪਰ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਇਹ ਇਕ ਵਿਚਿੱਤ੍ਰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਨਾ ਕੇਵਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਮਹਾਨ ਆਤਮਾ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦਰਜ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਪ੍ਰਮਾਣਿਕ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰੀ ਜਾਂ ਸੰਚਾਲਕ ਨਹੀਂ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਅਤੇ ਜੋ ਭਾਰਤ ਦੇ ਵੱਖ ਵੱਖ ਪ੍ਰਾਂਤਾਂ, ਭਿੰਨ ਭਿੰਨ ਜਾਤਾਂ ਵਿਚੋਂ, ਭਿੰਨ ਭਿੰਨ ਮਾਰਗਾਂ ਦੁਆਰਾ ਉੱਨਤ ਹੋ ਕੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਆਤਮਿਕ ਪੱਧਰ ਤੀਕ ਪਹੁੰਚੇ, ਸਗੋਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਐਸੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸਮਾਂ ਜਾਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਜਨਮ ਤਿੱਥਾਂ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦੇ ਸੰਦਾਲਕ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਤੋਂ ਬਹੁਤ ਪਹਿਲਾਂ ਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਸ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਨੇ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਇਕ ਆਦਰਸ਼ਕ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਭਾਵਨਾ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸੰਸਾਰ ਦਾ ਅਸਲ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟ ਧਰਮ ਕੇਵਲ ਇਕੋ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹ ਹੈ ਮਨੁਖ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਅਸਲੇ ਦੀ ਸੋਝੀ ਕਰਾ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਮਨੁਖ ਬਣਨ ਦੀ ਜਾਚ ਸਿਖਾਉਣਾ।
- 2. ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਰਹੱਸਵਾਦੀ, ਅਧਿਆਤਮਕ ਅਤੇ ਧਾਰਮਿਕ ਸਾਹਿਤ ਨੂੰ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਇਕ ਬੜੀ ਮਹਾਨ ਦੇਣ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦੀ ਮਹਾਨ ਉੱਦੀ ਅਧਿਆਤਮਕ ਰਚਨਾ ਧਾਰਮਿਕ ਰਾਹ ਦੇ ਪਾਂਧੀਆਂ ਨੂੰ ਮਾਰਗ ਦਿਖਾਉਣ ਦੇ ਸਮਰੱਥ ਹੈ।
- 3. ਇਹ ਧਰਮ ਗ੍ਰੰਥ ਪੰਜ ਸਦੀਆਂ ਦੀ ਭਾਰਤੀ ਧਾਰਮਿਕ, ਰਹੱਸਵਾਦੀ, ਅਧਿਆਤਮਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਪ੍ਰਤਿਨਿਧ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਹੈ ਜੋ ਕਿ ਬਾਰ੍ਵੀਂ ਸਦੀ ਈਸਵੀ ਤੋਂ ਲੈਕੇ ਸਤਾਰ੍ਹਵੀਂ ਸਦੀ ਈਸਵੀ ਦੇ ਅੱਧ ਤਕ ਭਾਰਤ ਦੇ ਵੱਖ ਵੱਖ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਉਚਾਰੀ ਗਈ। ਇਹ ਰਚਨਾ ਵੱਖ ਵੱਖ ਸਮੇਂ, ਸਥਾਨ, ਸਥਿਤੀਆਂ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵਾਂ ਦੇ ਅਧੀਨ ਉਪਜੀ ਪਰ ਇਸ ਵਿਚ ਬੁਨਿਆਦੀ, ਅਧਿਆਤਮਕ, ਧਾਰਮਿਕ, ਸਮਾਜਕ ਤੇ ਰਾਜਸੀ ਸਿਧਾਂਤ, ਆਦਰਸ਼ ਇਕੋ ਪ੍ਰਚਾਰੇ ਹੋਏ ਹਨ। ਇਸ ਲਈ ਇਹ ਗ੍ਰੰਥ ਨਾ ਕੇਵਲ ਭਾਰਤ ਦੇ ਅਧਿਆਤਮਕ ਉੱਦੇਸ਼ਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਤਿਨਿਧ ਹੈ ਸਗੋਂ ਉਸ ਦੀ ਜਨਤਾ ਦੇ ਸਮਾਜਕ ਤੇ ਰਾਜਸੀ ਸੁਪਨਿਆਂ ਦਾ ਵੀ ਇਕ ਦਿਤ੍ ਹੈ ਤੇ ਉਸ ਦੇ ਅਧਿਆਤਮਕ, ਸਮਾਜਕ ਤੇ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਜੀਵਨ ਦਾ ਇਕ ਦਰਪਣ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬ, ਸਿੰਧ, ਉੱਤਰ ਪ੍ਰਦੇਸ਼, ਬੰਗਾਲ, ਮਹਾਰਾਸ਼ਟਰ, ਰਾਜਪੂਤਾਨਾ ਆਦਿ ਦੇ ਸੰਤ, ਗੁਰੂ ਮਿਲ ਕੇ ਭਾਰਤ ਦੀ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਰੂਪ ਰੇਖਾ ਚਿੱਤਰ ਰਹੇ ਹਨ।
- 4. ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਯੋਗਦਾਨੀਆਂ ਨੇ ਪੁਰਾਤਨ ਭਾਰਤੀ ਦਰਸ਼ਨ ਤੇ ਧਾਰਮਿਕ ਮਾਰਗਾਂ ਦੀ ਹਮਦਰਦੀ ਭਰੀ ਆਲੌਚਨਾ ਵੀ ਕੀਤੀ ਹੈ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅਸਲੀ, ਕੇਂਦਰੀ ਬਹੁਮੁੱਲੇ ਸਾਰ ਵੀ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੇ ਹਨ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਨੇ ਅਸਲੀ

ਤੱਤ ਨੂੰ ਜੋ ਕਿ ਕਈ ਭੇਖਾਂ, ਪਖੰਡਾਂ, ਦੰਭਾਂ, ਭਰਮਾਂ, ਵਹਿਮਾਂ ਦੇ ਫੌਕਟ ਕਰਮਾਂ ਥਲੇ ਦੱਬਿਆ ਗਇਆ ਸੀ, ਉਸ ਨੂੰ ਮੁੜ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਉਸ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕੀਤੀ ਹੈ ਤੇ ਸਾਦਾ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਸ ਨੂੰ ਪੇਸ਼ ਕਰਕੇ, ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਨ ਦੇ ਯੋਗ ਬਣਾਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦੇ ਨਿਰਮਾਣ ਕਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਨੇ ਸਾਰੇ ਪੁਰਾਤਨ ਧਾਰਮਿਕ ਫ਼ਲਸਫ਼ੇ ਨੂੰ ਮੁੜ ਭਾਰਤੀਆਂ ਸਾਹਮਣੇ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੈ।

- 5. ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦੇ ਨਿਰਮਾਣ ਕਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਨੇ ਸੈਮਟਿਕ ਅਤੇ ਭਾਰਤੀ ਸਭਿਆਚਾਰ, ਧਾਰਮਿਕ ਵਿਸ਼ਵਾਸਾਂ ਅਤੇ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਤਜਰਬਿਆਂ ਨੂੰ ਉਭਾਰਨ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਨਿਰਮਾਣ ਕਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਵਿਚ ਸੂਫ਼ੀ ਫ਼ਕੀਰ ਹਨ, ਸਤਿਕਾਰੇ ਹੋਏ ਮੁਸਲਮਾਨ ਸੇਖ ਹਨ, ਸਾਰੇ ਭਾਰਤ ਦੇ ਮੁਖੀ ਸੰਤ ਹਨ, ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਗੁਰੂ ਹਨ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਉੱਦੇਸ਼ ਸਾਂਝੇ ਵਿਸ਼ਵ ਵਿਆਪੀ ਅਧਿਆਤਮਕ, ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਤੇ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਸਿਧਾਂਤ ਪੇਸ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਇਹ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿੱਥਾਂ ਮਿਟਾਣ ਵਾਲਾ, ਮਨੁੱਖਤਾ ਵਿਚ ਸਾਂਝੀ ਏਕਤਾ ਨੂੰ ਵਧਾਉਣ ਵਾਲਾ, ਕਲਿਆਣ ਲਈ ਸਿਧਾਂਤ ਸਮਝਾਉਣ ਵਾਲਾ ਹੈ।
- 6. ਜਿਥੇ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਮਹਾਨ ਅਧਿਆਤਮਕ ਅਤੇ ਵਿਚਾਰਾਤਮਕ ਕੀਮਤ ਹੈ ਉਥੇ ਬਾਣੀ ਦੀ ਸੁਹਜਵਾਦੀ ਅਤੇ ਸਾਹਿਤਕ ਕੀਮਤ ਵੀ ਹੈ। ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਭਾਸਾ ਸੰਤ ਭਾਸ਼ਾ ਹੈ ਜੋ ਮੱਧ-ਕਾਲੀਨ ਭਾਰਤੀ ਸੰਤ ਵਰਤਦੇ ਸਨ ਅਤੇ ਜੋ ਭਾਰਤ ਦੇ ਹਰ ਕੋਨੇ ਵਿਚ ਸਹਿਜੇ ਸਮਝੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ। ਪਰ ਫਿਰ ਵੀ ਹਰ ਸੰਤ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਉਤੇ ਆਪਣੀ ਸਥਾਨਕ ਬੋਲੀ ਦਾ ਰੰਗ ਵੀ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਉਸ ਵੇਲੇ ਦੀ ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਰੰਗਣ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਹ ਗ੍ਰੰਥ ਬੋਲੀ ਦੇ ਪੱੱਖੋਂ ਵਿਸ਼ੇਸ ਮਹਾਨਤਾ ਦਾ ਦਾਅਵੇਦਾਰ ਹੈ ਤੇ ਹੁਣ ਵੀ ਮੱਧ ਕਾਲੀਨ ਭਾਰਤੀ ਬੋਲੀਆ ਦੇ ਸਰੂਪ ਦੀ ਵਿਗਿਆਨਿਕ ਖੋਜ ਵਿਚ ਸਹਾਈ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ।
- 7. ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਚ ਭਾਰਤੀ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਧਾਰਮਿਕ ਅਲੰਕਾਰ ਪ੍ਰਣਾਲੀ ਤੇ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਨੂੰ ਸੁਰੱਖਿਅਤ ਰਖਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਭਾਰਤੀ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਦੀ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਦੇਣ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਇਸਲਾਮੀ ਸੂਫੀ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਦੀ । ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਭਾਰਤੀ ਧਾਰਮਿਕ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਦਾ ਇਕ ਕੌਸ ਹੈ।

ਇਹ ਗ੍ਰੰਥ ਭਾਰਤੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤੀ ਅਤੇ ਕਲਾਸੀਕਲ ਤੇ ਕੁਝ ਦੇਸੀ ਰਾਗਾਂ ਦਾ ਵੀ ਕੌਸ ਹੈ ਜਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਕ ਰਾਗ ਮਾਲਾ ਹੈ ਕਿਉਂ-ਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਸੰਕਲਿਤ ਕੀਤੀ ਲਗ ਪਗ ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਕਲਾਸੀਕਲ ਤੇ ਦੇਸੀ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਉੱਚਾਰਣ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਚ ਜਿਥੇ ਪੁਰਾਤਨ ਭਾਰਤੀ ਧਾਰਮਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਰੂਪ ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਪਦੇ, ਅਸ਼ਟਪਦੀਆਂ, ਸ਼ਲੌਕ, ਬਿਤਾਂ, ਬਾਰਾਂ ਮਾਂਹ, ਗੌਸਟਾਂ, ਬਾਵਨ ਅੱਖਰੀਆਂ ਤੇ ਲੋਕ-ਕਾਵਿ ਰੂਪ ਅਲਾਹੁਣੀਆਂ, ਘੌੜੀਆਂ, ਛੰਦ ਆਦਿ ਸੁਰੱਖਿਅਤ ਹਨ, ਉਥੇ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦਾ ਤਜਰਬਾ ਇਸ ਗੱਲੋਂ ਵੀ ਬੜਾ ਵਚਿੱਤ ਹੈ ਕਿ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਰਾਗ ਦਾ ਸੁਮੇਲ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

8. ਇਹ ਗ੍ਰੰਥ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ, ਸੰਸਾਰਕ ਜੀਵਨ ਦੀ ਵਿਸੇਸਤਾ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖੀ ਹੋਣੀ ਦੀ ਸੰਭਾਵਨਾ ਮੁੜ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖੀ ਹੋਣੀ ਦੇ ਉੱਜਲ ਅਤੇ ਰੇਸ਼ਨ ਹੋਣ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਾਰੇ ਵਿਸ਼ਵ ਮਾਨਵ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਇਕੱਠਾ ਤੇ ਇਕ ਸੂਰ ਕਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਤੇ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਅਭੇਦ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਾਰੇ ਭਾਰਤੀ ਇਸ ਮਹਾਨ ਗ੍ਰੰਥ ਦੇ ਦਾਅਵੇਦਾਰ ਹਨ ਅਤੇ ਸਾਰਾ ਸੰਸਾਰ ਉਲਥੇ ਦੀ ਮੱਦਦ ਨਾਲ ਇਸ ਦਾ ਦਾਅਵੇਦਾਰ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿਉਾਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਸੰਪਰਦਾਇਕਤਾ ਕਿਤੇ ਨਹੀਂ ਦਿਸਦੀ, ਸਗੋਂ ਇਹ ਵਿਸ਼ਵ ਸੁਪਨਿਆਂ ਨੂੰ ਚਿਤਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ਵ ਕਲਿਆਣ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਹੈ।

# ੨. ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸੰਕਲਨ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸ

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਮਹਾਨ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਜੋ ਬਾਣੀ ਸੰਗ੍ਰਹਿਤ ਹੈ ਉਹ ਇਸ ਦੇ ਨਿਰਮਾਣ ਕਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਸੁਧ ਸਰੂਪ ਵਿਚ ਅਸਲ ਬਚਨ ਸਾਂਭੇ ਗਏ ਹਨ ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦਾ ਸੰਕਲਨ ਗੁਰੂਆਂ ਨੇ ਆਪ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀਂ ਅਤੇ ਆਪਣੀ ਨਿਗਰਾਨੀ ਵਿਚ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਭਗਤਾਂ ਦੇ ਬਚਨ ਵੀ ਸੁਧ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਦੋਂ ਭਾਵ ਪੰਦਰ੍ਹਵੀਂ, ਸੋਲ੍ਹਵੀਂ ਸਦੀ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਸਕੇ ਅਤੇ ਉਦੋਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸੁਧ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਸਕਣ ਦੀ ਸੰਭਾਵਨਾ ਬਹੁਤ ਵੱਧ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਕੇ ਸੰਕਲਿਤ ਕੀਤਾ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਸੰਕਲਨ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਸੰਨ 1604 ਈ. ਵਿਚ ਮੁਕੰਮਲ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਇਹ ਕੰਮ 1601 ਈ. ਵਿਚ ਆਰੰਭ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਇਸ ਕੰਮ ਵਿਚ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਲਿਖਾਰੀ ਦਾ ਕਰਤੱਵ ਨਿਭਾਇਆ। ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦੀ ਇਕ ਨੁੱਕਰੇ, ਰਾਮਸਰ ਦੇ ਰਮਣੀਕ ਕੰਢੇ, ਤਿੰਨ ਸਾਲ ਸੰਕਲਨ ਦਾ ਇਹ ਪਵਿੱਤਰ ਕੰਮ ਹੁੰਦਾ ਰਹਿਆ।

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਪੰਜਵੇਂ ਗੁਰੂ ਸਨ। ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਨਾਲ ਕਹਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸਿਕ ਸਬੂਤ ਹਨ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚੋਂ ਅੰਤਰੀਵ ਗਵਾਹੀ ਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਪਹਿਲੇ ਚਾਰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਬਾਣੀ ਪੂਰਨ ਸ਼ੁਧ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਸੀ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਆਪਣੀ ਰਚਨਾ ਜੋ ਕਿ ਸਮੁਚੇ ਤੌਰ ਤੇ ਸਾਰੇ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅੱਧੇ ਆਕਾਰ ਤੋਂ ਕੁਝ ਵੱਧ ਹੀ ਹੈ, ਪੂਰਨ ਸ਼ੁਧ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਪ ਪਾਸ ਮੌਜੂਦ ਹੀ ਸੀ। ਇਹ ਕੁਝ ਹੁੰਦਿਆਂ ਵੀ ਆਪ ਨੇ ਬਾਣੀ ਦੇ ਸੰਕਲਨ ਦੇ ਪਹਿਲਾਂ ਹੋਏ ਕੁਝ ਯਤਨਾਂ ਦਾ ਲਾਭ ਵੀ ਉਠਾਇਆ। ਸਹੰਸਰ ਰਾਮ ਜੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਨਿਗਰਾਨੀ ਹੇਠ ਪਹਿਲੇ ਤਿੰਨ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦੀਆਂ ਸੇਂਚੀਆਂ ਤਿਆਰ ਕੀਤੀਆਂ ਸਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਬਾਬਾ ਮੌਹਣ ਜੀ ਦੀਆਂ ਪੱਥੀਆਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪੱਥੀਆਂ ਨੂੰ ਵੀ ਇਕ ਸੰਪਾਦਕ ਦੇ ਤੌਰ ਤੇ ਪੂਰੇ ਧਿਆਨ ਨਾਲ ਵੇਖਿਆ। ਹੋਰ ਵੀ ਜਿਸ ਥਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਬਾਣੀ ਦੇ ਸੰਕਲਨ ਦਾ ਪਤਾ ਲਗਾ ਜਿਵੇਂ ਕਿ 'ਸੰਗਲਾਦੀਪ' ਵਿਚ ਪਈ 'ਪ੍ਰਾਣ ਸੰਗਲੀ' ਦੀ ਸੂਚਨਾ ਆਪ ਨੂੰ ਮਿਲੀ, ਉਸ ਪੱਥੀ ਨੂੰ ਵੀ ਘੋਖਿਆ ਅਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪੂਰੀ ਤਸੱਲੀ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਪੂਰਵ ਵਰਤੀ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਅਤੇ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਸੰਕਲਨ ਕੀਤੀ।

ਭਾਰਤ ਦੇ ਪੰਦਰ੍ਹਾਂ ਮਹਾਨ ਸੰਤਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਇਕੱਤਰ ਹੈ, ਇਹ ਵੀ ਬੜੇ ਪ੍ਰਮਾਣਿਕ ਤਰੀਕੇ ਨਾਲ ਸੰਪਾਦਨ ਕੀਤੀ। ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਬਹੁਤ ਸਾਰੀ ਥਾਣੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤੀ, ਜਦੋਂ ਆਪ ਨੇ ਸਾਰੇ ਦੇਸ਼ ਦਾ ਰਟਨ ਕੀਤਾ। ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਦਾ ਖਾਸਾ ਹਿੱਸਾ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਵੀ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤਾ ਕਿਉਂ ਜੋ ਆਪ ਤੀਰਥ ਯਾਤਰਾ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਤੀਰਥਾਂ ਤੇ ਜਾਂਦੇ ਰਹੇ। ਇਸ ਬਾਣੀ ਦਾ ਕੁਝ ਹਿਸਾ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਆਪ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤਾ ਜਦ ਉਹ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬੀੜ ਦਾ ਸੈਕਲਨ ਕਰ ਰਹੇ ਸਨ। ਰਵਾਇਤ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਨੇ ਸਮਕਾਲੀ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਰਚਨਾ ਭੇਜਣ ਜਾਂ ਪੇਸ਼ ਕਰਨ ਦਾ ਅਵਸਰ ਵੀ ਦਿਤਾ ਸੀ।

ਗੁਰੂ ਘਰ ਦੇ ਨਿਕਟ ਵਰਤੀ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਤੇ ਸ਼ਰਧਾਲੂ ਭੱਟਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਆਪ ਨੂੰ ਸ਼ੁਧ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਸੀ ਹੀ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਇਹ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਜੋ ਬਚਨ ਸਾਂਭੇ ਹਨ ਇਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਉੱਚਾਰਨ ਕਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਸ਼ੁਧ ਬਚਨ ਹਨ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ (1666-1708 ਈ.) ਜੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਤੀਕ ਅਨੇਕ ਨਕਲਾਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਹੋ ਚੁਕੀਆਂ ਸਨ। ਆਪ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪਿਤਾ ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀ ਸੰਨ 1705 ਈ. ਵਿਚ ਸ੍ਰੀ ਦਮਦਮਾ ਸਾਹਿਬ ਵਿਖੇ ਰਹਿ ਕੇ, ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬੀੜ ਵਿਚ ਚੜ੍ਹਾਈ ਅਤੇ ਬੀੜ ਦਾ ਸੰਪੂਰਨ ਸੰਕਲਨ ਤਿਆਰ ਕੀਤਾ । ਇਹੋ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸੰਪੂਰਨ ਅੰਤਮ ਸਰੂਪ ਸੀ। ਰਵਾਇਤ ਹੈ ਕਿ ਬਾਬਾ ਦੀਪ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਸੰਪੂਰਨ ਬੀੜ ਦੀਆਂ ਨਕਲਾਂ ਕਰਾ ਕੇ ਸਿੱਖ ਤਖ਼ਤ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੂੰ ਭੇਜੀਆਂ।

ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਨੰਦੇੜ ਵਿਖੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਸਮਾਉਣ ਸਮੇਂ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸੰ ਪੂਰਨ ਰੂਪ ਨੂੰ ਗੁਰ ਗੱਦੀ ਤੇ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਵਿਅਕਤੀਗਤ ਗੁਰਤਾ ਦਾ ਸਿਲਸਿਲਾ ਬੰਦ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ।

# ੩. ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਕੀ ਤਰਤੀਬ

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਤੇਤੀ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਸੰਪਾਦਿਤ ਕੀਤੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਪਹਿਲਾ ਭਾਗ ਪ੍ਰਥਮ ਗੁਰੂ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਬਾਣੀ ਜਪੁ ਜੀ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚੋਂ ਚੋਣ ਕਰਕੇ ਲਏ ਹੋਏ ਪਦਿਆਂ ਨੂੰ ਇਕੱਠਾ ਕਰਕੇ ਦੋ ਸੰਪਾਦਿਤ ਬਾਣੀਆਂ ਦਾ ਭਾਗ ਹੈ। ਅੰਤਿਮ ਭਾਗ ਭਾਵ ਤੇੜ੍ਹੀਵਾਂ ਭਾਗ ਫੁਟਕਲ ਰਚਨਾਵਾਂ ਦਾ ਇਕ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਸਲੌਕ ਅਤੇ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਸਵੇਂ ਯੇ ਆਦਿ ਸ਼ਾਮਲ ਹਨ। ਬਾਕੀ ਦੇ ਇਕੱਤੀ ਭਾਗਾਂ ਦੇ ਨਾਮ ਰਾਗਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਤੇ ਰਖੇ ਹੋਏ ਹਨ : ਰਾਗੂ ਸਿਰੀ, ਮਾਝੂ, ਗਉੜੀ, ਆਸਾ,ਗੂਜਰੀ,ਦੇਵਗੰਧਾਰੀ, ਬਿਹਾਗੜਾ, ਵਡਹਿਸੂ, ਸੋਰਠਿ, ਧਨਾਸਰੀ, ਜੇਤਸਰੀ, ਟੋਡੀ, ਬੈਰਾੜੀ, ਤਿਲੰਗ, ਸ਼ੂਹੀ, ਬਿਲਾਵਲੂ, ਗੋਂਡ, ਰਾਮਕਲੀ, ਨਟ ਨਾਰਾਇਨ, ਮਾਲੀ ਗਉੜੀ, ਮਾਰੂ, ਤੁਖਾਰੀ, ਕੇਦਾਰਾ, ਭੈਰਉ, ਬਸੰਤ, ਸਾਰੰਗ, ਮਲ੍ਹਾਰ, ਕਾਨੜਾ, ਕਲਿਆਨ, ਪ੍ਰਭਾਤੀ ਅਤੇ ਜੈਜਾਵੰਤੀ। ਇਹ ਸਾਰੇ ਭਾਰਤ ਦੇ ਕਲਾਸੀ-ਕਲ ਜਾਂ ਦੇਸੀ ਰਾਗ ਹਨ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਆਮ ਛਾਪੇ ਵਾਲੀ ਪ੍ਰਚਲਿਤ ਬੀੜ ਦੇ ਸਾਰੇ ਚੌਦਾਂ ਸੌ ਤੀਹ ਪੰਨੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਪਹਿਲੇ ਭਾਗ ਦੇ ਤੇਰ੍ਹਾਂ ਪੰਨੇ ਹਨ, ਅੰਤਮ ਫੁਟਕਲ ਭਾਗ ਦੇ ਪੰਨੇ 1353 ਤੋਂ 1430 ਤਕ ਹਨ। ਬਾਕੀ ਪੰਨਾ 14 ਤੋਂ 1353 ਤਕ 31 ਰਾਗਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਵੰਡੀ ਹੋਈ ਬਾਣੀ ਹੈ।

ਸਾਰੇ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਦਾ ਆਕਾਰ ਇਕੋ ਜਿੰਨਾ ਨਹੀਂ ਹੈ ਸਗੋਂ ਵਧ ਘਟ ਹੈ। ਪਰ ਹਰ ਰਾਗ ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਦਾ ਵਿਸੇਸ਼ ਤਰੀਕਾ ਇਕੋ ਹੈ। ਹਰ ਰਾਗ ਵਿਚ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਬਾਣੀ ਕਾਵਿ-ਰੂਪਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਵੰਡੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਾਵਿ-ਰੂਪਾਂ ਵਿਚ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਪਦੇ ਵਿਦਮਾਨ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਪਦਿਆਂ ਵਿਚ ਦੋ-ਪਦੇ, ਚਉਪਦੇ, ਛੇ ਪਦੇ ਆਦਿ ਹਨ, ਪਰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਗਿਣਤੀ ਚਉਪਦਿਆਂ ਦੀ ਹੀ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਹਰ ਰਾਗ ਵਿਚ ਪਦੀਆਂ ਵਿਦਮਾਨ ਹਨ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਗਿਣਤੀ ਅਸਟਪਦੀਆਂ ਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਦਸ ਪਦੀਆਂ ਤੇ ਚੌਵੀ ਪਦੀਆਂ ਤੀਕ ਵੀ ਹਨ। ਪਦੀਆਂ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਿਰਲੇਖ ਵਾਲੀਆਂ ਬਾਣੀਆਂ ਹਨ ਜਿਵੇਂ ਬਾਰਹ ਮਾਂਹ, ਬਿਤੀ, ਪਟੀ ਆਦਿ। ਇਸ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ ਛੰਤ ਹਨ। ਛੰਤਾਂ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ ਵਾਰ ਜਾਂ ਵਾਰਾਂ ਹਨ ਅਤੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ।

ਹਰ ਕਾਵਿ ਰੂਪ ਦੇ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਅਗੋਂ ਇਕ ਹੋਰ ਸੰਪਾਦਕੀ ਪ੍ਰਬੰਧ ਹੈ। ਹਰ ਕਾਵਿ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਮਹਲਾ ਪਹਿਲਾ ਭਾਵ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਇਕੱਤਰ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਰਾਗ, ਘਰ ਦੀ ਸੂਚਨਾ ਅਨੁਸਾਰ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਮਹਲਾ ਪਹਿਲਾ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ ਮਹਲੇ ਤੀਜੇ (ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ), ਮਹਲੇ ਚੌਥੇ (ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ), ਮਹਲੇ ਪੰਜਵੇਂ (ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ) ਤੇ ਮਹਲੇ ਨੌਵੇਂ (ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਜੀ) ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ। ਇਹ ਪ੍ਰਬੰਧ ਹਰ ਕਾਵਿ ਰੂਪ ਵਿਚ ਰਖਿਆ ਗਇਆ ਹੈ। ਅੰਤ ਤੇ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਜਾਂ ਸੰਤ ਬਾਣੀ ਦਾ ਸੰਕਲਨ ਕਰਨ ਵਿਚ ਵੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤਰਤੀਬ ਹੈ। ਆਮ ਕਰਕੇ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸੰਤ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ, ਫਿਰ ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ, ਫਿਰ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ ਅਤੇ ਫਿਰ ਹੋਰ ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਅਤੇ ਅੰਤ ਤੇ ਫ਼ਰੀਦ ਜੀ ਦੀ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅੰਤ ਤੇ 'ਮੁੰਦਾਵਣੀ' ਸਿਰਲੇਖ ਥਲੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸੰਪਾਦਕੀ ਟੂਕ ਹੈ ਜੋ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ :

> ਥਾਲ ਵਿਚਿ ਤਿੰਨਿ ਵਸਤੂ ਪਈਓ ਸਤੁ ਸੰਤੋਖੁ ਵੀਚਾਰੋ। ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਨਾਮੁ ਠਾਕੁਰ ਕਾ ਪਇਓ ਜਿਸ ਕਾ ਸਭਸੁ ਅਧਾਰੋ। ਜੇ ਕੋ ਖਾਵੈ ਜੇ ਕੋ ਭੁੰਚੈ ਤਿਸ ਕਾ ਹੋਇ ਉਧਾਰੋ। ਏਹ ਵਸਤੁ ਤਜੀ ਨਹ ਜਾਈ ਨਿਤ ਨਿਤ ਰਖੁ ਉਰਿਧਾਰੋ। ਤਮ ਸੰਸਾਰੂ ਚਰਨ ਲਗਿ ਤਰੀਐ ਸਭ ਨਾਨਕ ਬ੍ਰਹਮ ਪਸਾਰੋ। ੧।

> > ਸਲੋਕ ਮਹਲਾ ਪ

ਤੇਰਾ ਕੀਤਾ ਜਾਤੋ ਨਾਹੀ ਮੈਨੋ ਜੋਗੁ ਕੀਤੋਈ। ਮੈ ਨਿਰਗੁਣਿਆਰੇ ਕੋ ਗੁਣੁ ਨਾਹੀ ਆਪੇ ਤਰਸੁ ਪਇਓਈ। ਤਰਸੁ ਪਇਆ ਮਿਹਰਾਮਤਿ ਹੋਈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਜਣੁ ਮਿਲਿਆ। ਨਾਨਕ ਨਾਮੂ ਮਿਲੇ ਤਾਂ ਜੀਵਾਂ ਤਨੁ ਮਨੁ ਥੀਵੈ ਹਰਿਆ। ੧।

ਇਸ ਸੰਪਾਦਕੀ ਨੌਟ ਵਿਚ ਬਾਲ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਰੂਪਕ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚੋਂ ਆਤਮਿਕ, ਮਾਨਸਿਕ, ਸਦਾਚਾਰਕ ਖੁਰਾਕ ਮਾਨਵ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਵਿਚਾਰ ਅਨੁਸਾਰ ਇਸ ਬਾਲ ਵਿਚ ਚਾਰ ਚੀਜ਼ਾਂ ਹਨ, ਸਤ, ਸੰਤੋਖ ਵੀਚਾਰ ਅਤੇ ਨਾਮ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਰੇ ਸੰਸਾਰ ਲਈ ਇਕ ਸੁਨੇਹਾ ਹੈ, ਨਾ ਕਿ ਕਿਸੇ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਦੇਸ਼, ਜਾਤੀ ਜਾਂ ਸੰਪਰਦਾਇ ਲਈ।

# ਗੂਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

# 8. ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਵੇਰਵਾ ਅਤੇ ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਰਚਨਾਵਾਂ (ਬਾਣੀਆਂ)

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੰਕਲਿਤ ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਵੇਰਵਾ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ:

| The state of the s | ਕੁਲ ਸ਼ਬਦ | ਨਾਮ                  | ਕੁਲ ਸਬਦ      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------------------|--------------|
| ਨਾਮ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          | _                    | 1            |
| 1. ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 974      | 19. ਰਾਮਾਨੰਦ          |              |
| 2. ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 62 ·     | . 20. ਪਰਮਾਨੰਦ        | 1            |
| 3. ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 907      | 21. ਸੂਰਦਾਸ           | 1            |
| <u>-=</u><br>4. ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 679      | 22. ਸੁੰਦਰ            | 6            |
| 5. तातु भवसर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2218     | 23. ਮਰਦਾਨਾ           | 3            |
| 6. ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 115      | 24. ਸੱਤਾ`            | 3            |
| 7. ਕਬੀਰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 541      | 25. ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ        | 5            |
| 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 116      | 26. ਕਲਸਹਾਰ           | 54           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 61       | 27. ਜਾਲਪ             | 5            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 40       | 28. ਕੀਰਤ             | 8            |
| 10. ਰਵਿਦਾਸ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 4        | '29. ਸੱਲ੍ਹ           | 3            |
| া. হিউৰত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3        | 30. ਭੱਲ੍ਹ            | 1            |
| 12. ਬੇਣੀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          | •                    | 16           |
| 13. ਧੰਨਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3        | 31, ਨਲ੍ਹ<br>ਕਰ ਵਿਸ਼ਾ | 2            |
| 14. ਜੈ ਦੇਵ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2        | 32, ਭਿਖਾ             | 13           |
| 15. डोधर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2        | 33. ਗਯੰਦ             |              |
| 16. ਸੈਣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1        | 34. ਬੱਲ੍ਹ            | 5            |
| 17, धीपा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1        | 35. ਹਰਿਬੰਸ           | 2            |
| 18. मपता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1        | 36. ਮਬਰਾ             | 12           |
| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |                      | ਕੁਲ ਜੋੜ 5871 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                      |              |

ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਭਾਈ ਕਾਨ੍ਹ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨਾਭਾ ਨੇ (ਮਹਾਨ ਕੋਸ਼, ਜਿਲਦ ਦੂਜੀ ਪੰਨਾ 1307) ਕੁਲ ਗਿਣਤੀ 5567 ਦਿੱਤੀ ਹੈ। ਵੇਰਵੇ ਵਿਚ ਕਈ ਥਾਂ ਫਰਕ ਹੈ। ਮਹਾਨ ਕੋਸ਼ ਅਨੁਸਾਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦ 947, ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ 63, ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ 869, ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ 638, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ 2312, ਫਰੀਦ 123, ਨਾਮਦੇਵ 62, ਕਬੀਰ 534, ਤੇ ਤ੍ਰਿਲੌਚਨ ਦੇ 5 ਗਿਣੇ ਗਏ ਹਨ। ਜਿਆਦਾ ਤਰ ਇਸ ਫਰਕ ਦਾ ਕਾਰਨ ਗਿਣਤੀ ਢੰਗ ਦਾ ਵਿਖੇਵਾਂ ਹੈ, ਹੋਰ ਕੋਈ ਅੰਤਰ ਨਹੀਂ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਯੋਗ ਰਚਨਾਵਾਂ ਇਹ ਹਨ:—

- 1. ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਬਾਣੀਆਂ
  - (ੳ) ਜਪੁ
  - (ਅ) ਪੱਟੀ (ਰਾਗ ਆਸਾ ਵਿਚ)
  - (ੲ) ਓਅੰਕਾਰੁ (ਰਾਗ ਰਾਮਕਲੀ ਵਿਚ)
  - (ਸ) ਸਿੱਧ ਗੌਸ਼ਟਿ (ਰਾਗ ਰਾਮਕਲੀ ਵਿਚ)
  - (ਹ) ਬਾਰਹ ਮਾਂਹ (ਰਾਗ ਤੁਖਾਰੀ ਵਿਚ)
  - (ਕ) ਤਿੰਨ ਵਾਰਾਂ (ਰਾਗ ਮਾਝ, ਰਾਗ ਆਸਾ, ਰਾਗ ਮਲਾਰ ਵਿਚ)

- 2. ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ
  - (ੳ) ਅਨੰਦ (ਰਾਗੁ ਰਾਮਕਲੀ ਵਿਚ)
  - (ਅ) ਚਾਰ ਵਾਰਾਂ (ਗੂਜਰੀ, ਸੂਹੀ, ਰਾਮਕਲੀ, ਮਾਰੂ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ)
- 3. ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ ਜੀ
  - (ੳ) ਅੱਠ ਵਾਰਾਂ (ਸਿਰੀ, ਗਊੜੀ, ਬਿਹਾਗੜਾ, ਵਡਹੰਸ, ਸੌਰਠਿ, ਬਿਲਾਵਲ, ਸਾਰੰਗ, ਕਾਨੜਾ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ)
  - (ਅ)`ਰਾਗ ਆਸਾ ਵਿਚ ਛੱਕੇ ਛੰਤ
- 4. ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ
  - (ੳ) ਬਾਰਹ ਮਾਹ (ਰਾਗੂ ਮਾਝੂ ਵਿਚ)
  - (ਅ) ਸੁਖਮਨੀ (ਰਾਗੂ ਗਉੜੀ ਵਿਚ)
  - (ੲ) ਬਾਵਨ ਅੱਖਰੀ (ਰਾਗੂ ਗਉੜੀ ਵਿਚ)
  - (ਸ) ਛੇ ਵਾਰਾਂ (ਗਉੜੀ, ਗੂਜਰੀ, ਜੈਤਸਰੀ, ਰਾਮਕਲੀ, ਮਾਰੂ, ਬਸੰਤ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ)
- ਭਗਤਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਬਹੁਤ ਵੱਧ ਮਾਤਰਾ ਵਿਚ ਹੈ । ਗਉੜੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਆਪ ਦੀ ਬਾਵਨ ਅੱਖਰੀ ਧਿਆਨ ਯੋਗ ਹੈ।

## ਪ. ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਵਿਚਾਧਾਰਾ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਵੱਧ ਬਲ ਧਾਰਮਿਕ ਰਹਿਣੀ ਤੇ ਹੈ ਅਤੇ ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਵਿਚਾਰ ਸੰਕੇਤ ਮਾਤਰ ਹੀ ਦਿਤੇ ਹਨ । ਜਿਥੋਂ ਤੀਕ ਦਰਸਨ ਦਾ ਸੰਬੰਧ ਹੈ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਵਿਚਾਰ ਧਾਰਾ ਆਮ ਪ੍ਰਚਲਿਤ ਭਾਰਤੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਦੇ ਅਨੁਕੂਲ ਹੈ । ਭਾਵ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਪਰਮਾਤਮਾ ਸਤਿ, ਚਿਤ ਅਤੇ ਅਨੰਦ ਹੈ । ਉਹ ਸਰਬ ਵਿਆਪੀ ਸਰਬ ਸਮਰੱਥ, ਕਰਨ ਕਾਰਨ ਹੈ । ਆਤਮਾ ਵੀ ਆਪਣੇ ਅਸਲੇ ਵਿਚ ਸਤਿ ਤੇ ਚਿਤ ਹੈ ਪਰ ਹਉਮੈ ਵਸ ਹੋ ਕੇ ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਨੰਦ ਨੂੰ ਅਤੇ ਕਿਸੇ ਹੱਦ ਤੀਕ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਦੀ ਚੇਤੰਨਤਾ ਨੂੰ ਗਵਾ ਲੈਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਅਗਿਆਨ, ਹਉਮੈ, ਮਾਇਆ ਦੇ ਅਧੀਨ ਹੋ ਕੇ ਕਰਮ ਕਰਦੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਕਿਰਤ ਦਾ ਰੂਪ ਧਾਰਨ ਕਰਕੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਆਵਾਗਨ ਦੇ ਚੱਕਰ ਵਿਚ ਭੁਆਂਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ । ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਤੀ, ਮਾਦਾ ਜਾਂ ਜਗਤ ਸਤਿ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਸਤਿ ਵਿਚੋਂ ਉਸ ਦੇ ਹੁਕਮ-ਰਜਾ ਅਨੁਸਾਰ ਉਪਜਦਾ ਹੈ । ਸਤਿ ਵਿਚ ਆਤਮਾ ਜਾਂ ਜਗਤ ਦੀ ਰਚਨਾ ਨਿਰੋਲ ਰਜਾ ਅਤੇ ਹੁਕਮ ਅਧੀਨ ਹੈ । ਇਹ ਪਸਾਰਾ ਅਨੇਕਾਂ ਵਾਰੀ ਪਸਰਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਅਨੇਕਾਂ ਵਾਰੀ ਪਰਲੈ ਹੋਇਆ ਹੈ । ਇਸ ਮਹਾਨ ਪੁਸਤਕ ਵਿਚ ਇਹ ਗੱਲ ਸਪਸ਼ਟ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਮਨੁੱਖ ਪਾਰ-ਬ੍ਰਹਮ ਜਾਂ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਨੂੰ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦਾ । ਪਰੰਤੂ ਭਗਤੀ ਦੁਆਰਾ ਉਹ ਜਾ ਕੇ ਪਾਰ-ਬ੍ਰਹਮ ਵਿਚ ਮਿਲ ਸਕਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਕੋਈ ਨਦੀ ਸਮੁੰਦਰ ਵਿਚ ਜਾ ਕੇ ਮਿਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਬਾਹ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕਦੀ । ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਅੰਦਰ ਵੀ ਬ੍ਰਹਮ ਹੈ, ਬਾਹਰ ਵੀ ਹੈ ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ ਬਲ ਧਾਰਮਿਕ ਜੀਵਨ ਜਾਂ ਰਹਿਣੀ ਉਪਰ ਹੈ। ਇਸ ਦਾ ਸਿੱਧਾਂਤ ਇਹ ਕਿ ਹੁਕਮ ਅਨੁਸਾਰ ਆਤਮਾ, ਪਰਮਾਤਮਾ ਤੋਂ ਹਉਮੈ ਕਰਕੇ ਵਿਛੜੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਛੋੜੇ ਕਰਕੇ ਆਤਮਾ ਅੰਦਰ ਦੁਖ ਹੈ। ਉਸ ਦੁਖ ਦੇ ਚਿੰਨ੍ਹ ਜਾਤੀ ਜੀਵਨ, ਸਮਾਜਕ ਜੀਵਨ ਅਤੇ ਕੌਮੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਜਾਤੀ, ਸਮਾਜਕ ਅਤੇ ਕੌਮੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਅਧੋਗਤੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਦਾ ਫਲ ਫਿਰ ਦੁਖ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਕੌਮੀ ਅਧੋਗਤੀ ਦਾ ਚਿੱਤਰ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਚਿੰਨ੍ਹ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦਿਤੇ ਹੋਏ ਹਨ। ਇਹ ਲਗਪਗ ਸਾਰੇ ਨੁਕਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚੋਂ ਹੇਠਾਂ ਅੰਕਿਤ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ ਅਤੇ ਉਹ ਹੀ ਇਸ ਮਹਾਨ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਨੀਂਹ ਰੱਖਣ ਵਾਲੇ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਾਰਨਾਂ ਨੇ ਭਾਰਤੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਦੁਖ ਪੈਦਾ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਸੀ ਅਤੇ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਕਿਸੇ ਭਾਗ ਵਿਚ ਦੁਖ ਪੈਦਾ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਇਸ ਸਾਰੇ ਦੁਖ ਦਾ ਮੂਲ ਕਾਰਨ ਹਉਮੈ ਹੈ ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਆਤਮਾ ਪਰਮਾਤਮਾ ਤੋਂ ਵਿਛੜੀ ਹੈ।

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

- 1. ਲਬੂ ਪਾਪੂ ਦੂਇ ਰਾਜਾ ਮਹਤਾ ਕੂੜੂ ਹੋਆ ਸਿਕਦਾਰੁ।
- 2, ਰਾਜੇ ਸ਼ੀਂਹ ਮੁਕਦਮ ਕੁਤੇ।
- 3. ਕਲਿ ਕਾਤੀ ਰਾਜੇ ਕਾਸਾਈ ਧਰਮੂ ਪੰਖ ਕਰਿ ਉਡਰਿਆ।
- 4. ਅੰਧੀ ਰਯਤਿ ਗਿਆਨ ਵਿਹੂਣੀ ਭਾਹਿ ਭਰੇ ਮੁਰਦਾਰੁ।
- 5. ਮੂਰਖ ਪੰਡਿਤ ਹਿਕਮਤਿ ਹੁਜਤਿ ਸੰਜੇ ਕਰਹਿ ਪਿਆਰੁ ।
- 6. ਸਿਲ ਪੁਜਸਿ ਬਗੁਲ ਸਮਾਧੰ।
- 7. ਮਾਣਸ ਖਾਣੇ ਕਰਹਿ ਨਿਵਾਜ।
- 8. ਫਰੀ ਵਗਾਇਨਿ ਤਿਨ ਗਲਿ ਤਾਗ I
- 9. ਖਤਰੀਆਂ ਤਾਂ ਧਰਮੂ ਛੋਡਿਆ ਮਲੇਫ਼ ਭਾਖਿਆ ਗਹੀ।
- 10. ਕਾਲ ਨਾਹੀ ਜੋਗੂ ਨਾਹੀ ਨਾਹੀ ਸਤ ਕਾ ਢਬੁ।
- 11. ਨਾ ਉੱਦ ਜੋਗੀ ਨ ਉੱਦ ਜੰਗਮ ਨਾ ਉੱਦ ਕਾਜੀ ਮੂਲਾ।
- 12. ਘਰਿ ਘਰਿ ਮੀਆਂ ਸਭਨਾ ਜੀਆ, ਬੋਲ਼ੀ ਅਵਰ ਤੁਮਾਰੀ।
- 13. ਧੌਤੀ ਟਿਕਾ ਤੇ ਜਪਮਾਲੀ ਧਾਨੂ ਮਲੇਛਾ ਖਾਈ।
- 14. ਨੀਲ ਵਸਤ੍ਰ ਪਹਿਰਿ ਹੋਵਹਿ ਪਰਵਾਣੁ।
- 15. ਅਭਾਖਿਆ ਕਾ ਕੂਠਾ ਬਕਰਾ ਖਾਣਾ।
- 16. ਕੂੜੀ ਰਾਸਿ ਕੂੜਾ ਵਪਾਰ । ਕੂੜ ਬੋਲਿ ਕਰਹਿ ਆਹਾਰੁ।
- 17. ਸਰਮ ਧਰਮ ਕਾ ਡੇਰਾ ਦੂਰਿ।
- 18. ਕਾਜੀਆ ਬਾਹਮਣਾ ਕੀ ਗਲ ਥਕੀ ਅਗਦ ਪੜੇ ਸੈਤਾਨ ਵੇ ਲਾਲੋਂ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਤਰਾਂ ਵਿਚ ਧਾਰਮਿਕ ਆਗੂਆਂ, ਸਮਾਜ ਦੇ ਪੰਚਾਂ, ਰਾਜਿਆਂ, ਪਰਜਾ, ਹਿੰਦੂਆਂ, ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ, ਖਤਰੀਆਂ, ਜੋਗੀਆਂ ਜੇਨੀਆਂ, ਸਭ ਦੀ ਅਧੋਗਤੀ ਤੇ ਗਿਰਾਵਟ ਦਸੀ ਹੋਈ ਹੈ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਮਜ਼ੋਰੀਆਂ ਵਲ ਸੰਕੇਤ ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਹਨ। ਹਿੰਦੂ ਮੁਸਲਮਾਨ ਖਿਚੋਤਾਣ ਵਲ ਵੀ ਸੰਕੇਤ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਦਸ਼ਾ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਹਉਮੈ ਰਹਿਤ ਪਵਿੱਤਰ, ਜੀਵਨ ਤੇ ਰਹਿਣੀ ਨਾਲ ਹੀ ਸੁਧਾਰਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਸੀ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਜ਼ੋਰ ਉਸ ਰਹਿਣੀ ਨੂੰ ਉਜਾਗਰ ਕਰਨ ਤੇ ਹੈ । ਸਮੁਚੇ ਤੌਰ ਤੇ ਉਸ ਧਾਰਮਿਕ ਰਹਿਣੀ ਨੂੰ ਨਾਮ ਦੀ ਰਹਿਣੀ ਜਾਂ ਨਾਮ ਮਾਰਗ ਕਰਕੇ ਬਿਆਨਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ ।

ਨਾਮ ਮਾਰਗ ਅਸਲੌਂ ਭਾਰਤ ਲਈ ਜਾਂ ਸੰਸਾਰ ਲਈ ਕੋਈ ਨਵਾਂ ਮਾਰਗ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਭਾਰਤ ਦੇ ਤੇ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਰਮਾਂ ਦੇ ਤਿੰਨ ਪੱਖਾਂ ਕਰਮ ਯੋਗ, ਗਿਆਨ ਯੋਗ ਅਤੇ ਭਗਤੀ ਯੋਗ ਦੀ ਇਕ ਸੰਤੁਲਿਤ ਰਹਿਣੀ ਹੈ ਜਿਸ ਪਿਛੇ ਮਨੌਵਿਗਿਆਨਿਕ ਸਿਧਾਂਤ ਹੈ: 'ਜੈਸਾ ਸੇਵੇ ਤੈਸੇ ਹੋਇ।'

ਨਾਮ ਮਾਰਗ ਸਤਿ ਜਾ ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਦਾ ਪ੍ਰੇਮ ਹੈ, ਉਸ ਦਾ ਗਿਆਨ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਗਿਆਨ ਅਨੁਸਾਰ ਰਹਿਣੀ। ਇਸ ਮਾਰਗ ਦਾ ਨਿਰੂਪਣ ਕਰਦਿਆਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਕਈ ਪ੍ਰਚਲਿਤ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀਆਂ ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਹਨ, ਤਪ-ਸਾਧਨਾ, ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਕਸ਼ਟ ਦੇਣਾ ਅਤੇ ਗ੍ਰਹਿਸਥ ਦਾ ਤਿਆਗ ਕਰਨਾ ਆਦਿ ਨੂੰ ਤਿਲਾਂਜਲੀ ਦੇ ਦਿਤੀ ਅਤੇ ਸੰਤੁਲਤ ਗ੍ਰਹਿਸਥ ਜੀਵਨ ਤੇ ਬਲ ਦਿਤਾ। ਨਾਮ ਮਾਰਗ ਦੇ ਪਿਛੇ ਅਧਿਆਤਮਕ ਸਿਧਾਂਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਹਰ ਆਤਮਾ ਅੰਦਰ ਆਪਣੇ ਸੌਮੇ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਦੀ ਤੀਬਰ ਇੰਛਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਆਤਮਾ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਜਪੁ, ਸਿਮਰਨ, ਧਿਆਨ, ਸੇਵਾ, ਟਹਿਲ ਵਿਚ ਲਗਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਗੁਣ ਆਤਮਾ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਆਤਮਾ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਸੋਝੀ ਕਰਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਉਹ ਪਾਰ-ਬ੍ਰਹਮ ਸਰੂਪ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੇ ਦੁਖ ਨਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਨਾਮ ਸਾਧਨਾ ਅਤੇ ਨਾਮ ਰਹਿਣੀ ਦੇ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਜਪੁ ਜੀ ਅਤੇ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚੋਂ ਚੋਣਵੇਂ ਸ਼ਬਦ ਲੈ ਕੇ ਨਿਤ ਨੇਮ

ਦੀਆਂ ਸੰਪਾਦਿਤ ਬਾਣੀਆਂ ਵਿਚ, ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਜਪੂ ਜੀ : ਜਪੂ ਜੀ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਅਤਿ ਪ੍ਰਿਅ ਰਚਨਾ ਹੈ । ਇਸ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁਖ ਵਿਚਾਰ ਇਹ ਹਨ :

- (ੳ) ਪਰਮਾਤਮਾ ਤ੍ਰੈਕਾਲ 'ਸਤਿ' ਹੈ, ਉਹ ਪੂਰਨ ਸਚਾਈ ਹੈ "ਆਦਿ ਸਚੁ ਜੁਗਾਦਿ ਸਚ ਹੈ ਭੀ ਸਚੁ ਨਾਨਕ ਹੌਸੀ ਭੀ ਸਚ।"
- (ਅ) ਜੀਵਨ ਦਾ ਮੰਤਵ ਸਚਿਆਰ ਬਣਨਾ ਹੈ ਅਤੇ ਸਚਿਆਰ ਹੁਕਮ ਦੀ ਪਾਲਣਾ ਕਰਨ ਨਾਲ ਬਣੀਦਾ ਹੈ :-'ਹਕਮਿ ਰਜਾਈ ਚਲਣਾ ਨਾਨਕ ਲਿਖਿਆ ਨਾਲਿ '
- (ੲ) 'ਸਚਿਆਰ' ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਜੀਵਨ ਇਹ ਹੈ :

ਜਤੁ ਪਾਹਾਰਾ ਧੀਰਜੁ ਸੁਨਿਆਰੁ । ਅਹਰਣਿ ਮਤਿ ਵੇਦ ਹਥੀਆਰੁ । ਭਉ ਖਲਾ ਅਗਨਿ ਤਪ ਤਾਉ । ਭਾਂਡਾ ਭਾਉ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਤਿਤੁ ਢਾਲਿ ।

- (ਸ) ਇਸ ਪੱਧਰ ਦਾ ਜੀਵਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਇਹ ਸਾਧਨ ਹਨ :
  - (1) ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲਾ ਸਚੂ ਨਾਉ ਵਡਿਆਈ ਵੀਚਾਰੁ।
  - (2) ਧੌਲੁ ਧਰਮੁ ਦਇਆ ਕਾ ਪੂਤੁ । ਸੰਤੋਖੁ ਥਾਪਿ ਰਖਿਆ ਜਿਨਿ ਸੂਤਿ ।
  - (3) ਭਰੀਐ ਮਤਿ ਪਾਪਾ ਕੈ ਸੰਗਿ ਓਹੁ ਧੋਪੈ ਨਾਵੈ ਕੈ ਰੰਗਿ।
  - (1) ਵਿਣੁ ਗੁਣ ਕੀਤੇ ਭਗਤਿ ਨ ਹੋਇ।
  - (5) ਮੁੰਦਾ ਸੰਤੋਖੁ ਸਰਮ ਪਤੂ ਝੋਲੀ । ਧਿਆਨ ਕੀ ਕਰਹਿ ਬਿਭੁਤਿ ।
  - (6) ਕਰਮੀ ਆਪੋਂ ਆਪਣੀ ਕੇ ਨੇੜੇ ਕੇ ਦੂਰਿ।

ਰਹਿਰਾਸ : ਰਹਰਾਸਿ ਤਿੰਨ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ (ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ, ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ) ਦੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚੋਂ ਚੋਣ ਕਰਕੇ ਸੰਪਾਦਿਤ ਕੀਤੀ ਹੋਈ ਨਿਤ ਨੇਮ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਨਾਮ ਮਾਰਗ ਅਤੇ ਨਾਮ ਰਹਿਣੀ ਦੇ ਇਹ ਸਿਧਾਂਤ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਾਏ ਗਏ ਹਨ।

(ੳ) ਕੇਵਲ ਸੱਚ ਹੀ ਮਨੁਖੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਨੂੰ ਸੁਆਰ ਕੇ ਉੱਨਤ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ :

"ਨਾਨਕ ਸਚੂ ਸਵਾਰਣਹਾਰਾ।"

(ਅ) ਨੀਚ ਉਹ ਹਨ ਜੋ ਨਾਮ ਤੋਂ ਉਖੜੇ ਹੋਏ ਹਨ :

"ਨਾਨਕ ਨਾਵੇ ਬਾਝੁ ਸਨਾਤਿ।"

(ੲ) ਭਲੇ ਪੁਰਸਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਉਚਾ ਕਰਦੀ ਹੈ :

''ਮੇਰੇ ਮਾਧਉ ਜੀ ਸਤਿਸੰਗਤਿ ਮਿਲੇ ਸੁ ਤਰਿਆ।''

(ਸ) ਸਭ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਜੌਤਿ ਕੰਮ ਕਰਦੀ ਹੈ :

"ਤੂੰ ਘਟ ਘਟ ਅੰਤਰਿ ਸਰਬ ਨਿਰੰਤਰਿ ਜੀ।"

(ਹ) ਪ੍ਰਭੂ ਭੂਲ ਜਾਣ ਨਾਲ ਆਚਰਨ ਦੀ ਹਾਨੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ:

"ਹਰਿ ਬਿਸਰਤ ਤੇਰੇ ਗੁਣ ਗਲਿਆ।"

(ਕ) ਮਨੁੱਖੀ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਉੱਨਤੀ ਕਰਨ ਦੀ ਸਮਰਥਾ ਹੈ, ਉੱਨਤੀ ਕਰਕੇ ਪੂਰਣਤਾ ਤੀਕ ਪੁਜਣ ਦੀ ਸਮਰਥਾ ਹੈ : "ਗੋਬਿੰਦ ਮਿਲਣ ਕੀ ਇਹ ਤੇਰੀ ਬਰੀਆ ।"

ਸੋਹਿਲਾ : ਸੋਹਿਲਾ ਵੀ ਤਿੰਨ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ (ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ, ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ) ਦੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚੋਂ ਸ਼ਬਦ ਲੈ ਕੇ ਸੰਪਾਦਿਤ ਕੀਤੀ ਹੋਈ ਬਾਣੀ ਹੈ । ਇਸ ਵਿਚ ਨਾਮ ਸਾਧਨਾ ਅਤੇ ਨਾਮ ਰਹਿਣੀ ਦੇ ਇਹ ਸਿਧਾਂਤ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਾਏ ਹੋਏ ਹਨ ।

(ੳ) ਪਰਮਾਤਮਾ ਨਿਰਭਉ ਹੈ, ਉਸ ਦੇ ਸਿਮਰਨ ਨਾਲ ਮਨੁੱਖ ਨਿਰਭਉ ਹੁੰਦਾ ਹੈ:

"ਤੁਮ ਗਾਵਹੂ ਮੇਰੇ ਨਿਰਭਉ ਕਾ ਸੋਹਿਲਾ ।"

(ਅ) ਸਾਰਾ ਗਿਆਨ ਪਰਮਾਤਮਾ ਵਿਚ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਦੇ ਗਿਆਨ ਦੇ ਸਰੂਪ ਕਈ ਹਨ :

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

"ਗੁਰ ਗੁਰ ਏਕੋ ਵੇਸ ਅਨੋਕ।"

- (ੲ) ਸਭ ਜੀਵਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਜੋਤਿ ਕੰਮ ਕਰਦੀ ਹੈ । "ਸਭ ਮਹਿ ਜੋਤਿ ਜੋਤਿ ਹੈ ਸੋਇ।"
- (ਸ) ਹਉਮੈ ਦੁਖਦਾਈ ਹੈ ਅਤੇ ਮਾਇਆਧਾਰੀਆਂ ਵਿਚ ਹਉਮੈ ਪ੍ਰਬਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ : "ਸਾਕਤ ਹਰਿ ਰਸ ਸਾਦੂ ਨ ਜਾਣਿਆ ਤਿਨ ਅੰਤਰਿ ਹਉਮੈ ਕੰਡਾ ਹੈ ।"
- (ਹ) ਜੋ ਕੁਝ ਕੋਈ ਬੀਜਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਹੀ ਉਸ ਨੂੰ ਭਵਿਖ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ : "ਈਹਾ ਖਾਟਿ ਚਲਹੂ ਹਰਿ ਲਾਹਾ, ਆਗੈ ਬਸਨੂ ਸੁਹੇਲਾ ।
- (ਕ) ਮਨੁੱਖੀਜੀਵਨ ਦੇ ਮੰਤਵ ਨੂੰ ਸਮਝੋ, ਉਸ ਮੰਤਵ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦਾ ਯਤਨ ਕਰੋ : "ਜਾ ਕੳ ਆਏ ਸੋਈ ਬਿਹਾਝਹ ।"

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਨਾਮ ਸਾਧਨਾ ਅਤੇ ਨਾਮ ਰਹਿਣੀ ਦਾ ਰਹੱਸਵਾਦ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਆਤਮਾ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨਾਲ ਅਭੇਦ ਹੋ ਕੇ ਸਹਜ-ਸੁਖ ਤੇ ਆਨੰਦ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਧਰਮ ਦਾ ਮੁੱਖ ਉੱਦੇਸ਼ ਮਨੁੱਖੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਆ ਰਹੀ ਪੀੜਾ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਅਸਲ ਆਨੰਦਮਈ ਹੋਣੀ ਤਕ ਪਹੁੰਚਾਉਣਾ ਹੈ।

## प्रवेश

## श्री गुरु ग्रन्थ साहिव — परिचय

श्री गुरु ग्रन्थ साहिव सिक्स सम्प्रदाय का पिवत्र धार्मिक ग्रन्थ है। सिक्स इसका आदर प्रत्यक्ष गुरु के तुल्य करते है। श्री गुरु ग्रन्थ साहिव की प्रथम पुस्तक श्री गुरु अर्जन देव जी ने सन् १६०४ ई. में श्री अमृतसर में सम्पादित की थी, परन्तु इसका पूर्ण संकलन श्री गुरु गोविन्दिसिह जी ने सन् १७०५ ई. में श्री दमदमा साहिव में किया था। इस पिवत्र धार्मिक ग्रन्थ में छः. सिक्स गुरुदेवो (श्री गुरु नानक देव, श्री गुरु अगद देव, श्री गुरु अमरदास, श्री गुरु रामदास, श्री गुरु अर्जन देव और श्री गुरु तेग्र वहादर) की, पन्द्रह भारतीय भक्त-प्रवरों (शेख फ़रीद, जयदेव, त्रिलोचन, नामदेव, सधना, वेणी, रामानन्द, कवीर, रिवदास, पीपा, सेण, धन्ना, भीखन, परमानन्द और सूरदास) की, चार गुरु-गृह के निकटवर्त्तियों (भाई मर्दाना, वावा सुन्दर, राय वलवंड और सत्ता) की, तथा ग्यारह गुरु-गृह के श्रद्धालु दिव्य-जीवन शाली माटो (कल्लसहार, जालप, कीरत, मिक्खा, सल्ह, नल्ह, गयन्द, मथुरा, बल्ह और हरिवंस) की रचनाए सिम्मिलत हैं। इस पिवत्र धार्मिक ग्रन्थ की निम्निलिखत विशेषताएं विशेष रूप से ध्यान देने योग्य है:-

- १. यह ग्रन्थ सिक्ख सम्प्रदाय का पिवत्र 'इण्ट' माना जाता है। निस्सन्देह इस धर्म ग्रन्थ मे संगृहीत वाणी का अधिक माग सिक्ख सम्प्रदाय के गुरुदेवों की रचनाओं में ही निर्मित हैं, तथापि इस ग्रन्थ की यह एक अद्मुत विशिष्टता है कि इसमें उन महापुरुपों की भी रचनाएं संकलित हैं जो, प्रामाणिक रूप से, सिक्ख सम्प्रदाय के प्रवर्तक अथवा अनुयायी नहीं माने जाते हैं, जिनका जन्म भारत के मिन्न-मिन्न प्रदेशों तथा मिन्न-मिन्न जातियों में हुआ था, तथा जो मिन्न-मिन्न साधनाओं से अपने जीवन को निर्मल बना कर आध्यात्मिकता के एक उच्च शिखर तक पहुंचे थे। वास्तव में इनमें में अनेक ऐसे हैं जिनका जीवित काल, अथवा जन्म काल, सिक्ख सम्प्रदाय के आदि प्रवर्तक श्री गुरु नानक देव के आविर्माव काल से पूर्व है। इस प्रकार इस ग्रन्थ ने संसार के सम्मुख एक ऐसे अद्मुत आदर्श धर्म-ग्रन्थ का सिद्धांत उपस्थित किया है जिसका तात्पर्य यह है कि संसार में सर्वोत्तम धर्म केवल एक ही है, और उम धर्म का लक्षण है मनप्य को उसके वास्तविक रूप में प्रतिष्ठित करना।
- २. रहस्यवादमय आघ्यात्मिकता से अनुप्राणित धार्मिक साहित्य के सम्पोपण मे श्री गुरु ग्रन्थ साहिव का विञाल योग-दान है, और इस ग्रन्थ में परिव्याप्त उच्च आध्यात्मिकता का सन्देश धार्मिक जगत् के पथिकों का पूर्णतया विश्वसनीय पथ-प्रदर्शक है।
- चह धर्म-ग्रन्थ रहस्यवाद और आध्यात्मिकता से अनुप्राणित उस धार्मिक भारतीय कविता का अमर प्रतिनिधि संकलन है जिसका पाठ ईसवीय वारहवें शतक से प्रारव्ध होकर सत्रहवें शतक के मध्य तक, प्रायः पाच मौ वर्षों तक, मारत के नाना दिग्-देशो की जनता के लिए कर्ण-रसायन वना रहा। निस्सन्देह इस कविता को साकार रूप प्रदान करने में विभिन्न देश-कालों, अवस्थाओं एवं प्रमावों का योग है, तथापि इसमें अभिव्यक्त किए गए विषय, और आध्यात्मिक, धार्मिक, सामाजिक एवं राजनैतिक सिद्धांत और आदर्श एक ही हैं। इस हेतु इसमे भारत के आध्यात्मिक उद्देश्यों के प्रतिनिधित्व को तो स्थायी पद प्राप्त है ही, इसमें भारतीय जनता के सामाजिक तथा राजनैतिक स्वप्नों का भी एक अभिट चित्र अंकित है: यह ग्रन्थ भारतीय जनता के उस आध्यात्मिक, सामाजिक एवं सांस्कृतिक जीवन का दर्पण है जिसकी रूप रेखा पंजाव, सिन्ध, राजस्थान, उत्तर प्रदेश, बंगाल, महाराष्ट्र इत्यादि प्रदेशों के सन्तो तथा गुरुओं के संयुक्त सत्प्रयत्नों से समुन्मीलित हुई थी।
- ४. श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में संकलित किवताओं के स्रप्टाओं ने भारत के प्राचीन दर्शन और धर्म-पंथो की सहृदयतापूर्ण समीक्षा भी की है, तथा उनका बहुसम्मत सार भी उपस्थित किया है। इन सब ने उस वास्तिवक तत्त्व को भी पुनः प्रकाश में लाने का प्रयत्न किया है जो नाना वेपों, पाखंडों, दंभों, भ्रमों तथा अन्ध विश्वामों के मिथ्या कर्म-कांड के नीचे अंधकार में लुप्त पड़ा था: उन्होंने उसकी व्याख्या करके उसके जटिल स्वरूप को सरल और सहज ग्राह्म वनाया है। एक शब्द में, श्री गुरु ग्रन्थ साहिव के निर्माताओं ने समस्त प्राचीन दर्शन के सार-तत्त्व को पुनः भारतीयों के सम्मुख उपस्थित किया है।

### गुरु ग्रंथ रत्नावली

- था गुरु ग्रन्थ साहिव के निर्माताओं ने भारत एवं अरव आदि देशों की सांस्कृतिक विशेषताओं, धार्मिक विश्वासों तथा रहस्यवाद के नाम से प्रसिद्ध अनुभूतियों को अभिव्यक्ति प्रदान करने का प्रयास किया है। इस अद्वितीय ग्रन्थ में जिन महानुभावों की पुनीत रचनाएं संकलित हैं उनमें सूफ़ी फ़कीर हैं. लोकसम्मानित मुसलमान शेख है, समग्र भारत के अग्रगण्य सन्त हैं. और पंजाब के गृरु हैं। इन सब का समान उद्देश्य हैं:— विश्वजनीय आध्यात्मिक, सांस्कृतिक तथा रहस्यवादी सिद्धांतों का निरूपण। श्री गुरु ग्रन्थ साहिब के पाठ में भेद-भाव का लोप, मानवता की एकता का संवर्धन तथा मांगल्य-साधक सिद्धान्तों का वोघ होता है।
- ६. श्री गुरु ग्रन्थ साहिव उच्च आध्यात्मिकता तथा उदार विचारों के कारण ही नहीं, रचना की सुवोधता एव अन्य माहित्यिक गुणों के कारण भी, समादरणीय है। इस ग्रन्थ के प्रधान अंधों की भाषा वह 'सन्त-भाषा' है जो मुसलिम-कालीन भारत में सन्तों की बोल-चाल की भाषा थी और जिमे भारतवर्ष के प्रत्येक भाग की जनता सरलता से समक्त लेती थी। साथ ही साथ, प्रत्येक सन्त की भाषा पर उसके मुख्य निवास स्थान की वोली का भी कुछ रंग चढ़ा हुआ है। गुरुओं की भाषा में उस काल की पंजाबी भाषा का रंग है। इस तथ्य की विद्यमानता में भाषा की दृष्टि से श्री गुरु ग्रन्थ साहिव का विशेष महत्व है, और भाषाविज्ञान के क्षेत्र में अनुसन्धानकर्ताओं को इसमें अब भी भाषा-विज्ञानोपयोगिनी विपुल सामग्री उपलब्ध हो सकती है।
- ७. श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में भारतीय रहस्यवादिनी, धार्मिक अलंकार प्रणानी तथा विम्यावली मुरक्षित है। संसार के साहित्य में भारतीय रहस्यवादिनी विम्बावली का, उसी प्रकार, एक पृथक् स्थान है जिस प्रकार मुसलमानी सूफ़ी विम्वावली का। श्री गुरु ग्रन्थ साहिव भारतीय धार्मिक विम्वावली का एक कोप-गृह है।

यह ग्रन्थ भारत के शास्त्रीय सगीत एवं कतिपय देशीय रागों का भी एक उत्तम भाण्डागार है: कारण, इस ग्रन्थ में संकलित सभी कविताएं गेय हैं, और उनमें से प्रत्येक के साथ उसके राग का नाम भी दिया गया है। इस ग्रन्थ में भारतीय प्राचीन धार्मिक कविता की छन्दो-ऽनुसारिणी विविध विधाओं तथा नोकगीतों के नाना मेदों के उदाहरण भी सरक्षित हैं। उदाहरणार्थ, जहा इसमें 'पद', 'अण्टपदी'. 'क्लोक' धित्ती' किती. 'वारां मांहे', 'गोशटे', 'वावन अक्तरी' इत्यादि संकलित है, वहां इसमें 'अलाहुण्आं', 'घोड़ियां', 'छन्त' इत्यादि भी संगृहीत है। इसके अतिरिक्त, कविता और राग के गठ-बन्धन के सम्बन्ध में किया गया इस गन्थ का निपुण 'प्रयोग' (Experiment) भी आक्चर्यजनक रूप से सहृदय-हृदय-हृगी और सफल है।

द. यह ग्रन्थ परमेश्वर की महिमा. तथा मानव जीवन की विशिष्टता को मन में पुनः प्रतिष्ठित करता है, मानव के इस विश्वास को दृढ़ता प्रदान करता है कि मानवीय भविष्य उज्ज्वल और मास्वर है। इस ग्रन्थ के अनुशीलन से. महीमंडल में, खंड-खंड होकर, विकीर्ण हुई समस्त मानवता को एक लड़ी में प्रोत होने की प्रेरणा प्राप्त होती है. और मनुष्य तथा परमात्मा के मध्य भेद की भित्ति ध्वस्त होती है।

यह प्रन्थ साम्प्रदायिकता के दोप से सर्वथा मुक्त है, और यही कारण है कि विश्व मंगल का विधान इसका लक्ष्य है। भारतीय जनता के समग्र वर्ग इसे अपनी पैतृक सम्पत्ति मानते हैं, और, इसके भाषान्तरों को अपना कर विश्वमात्र इस पर, पैतृकदाय के रूप में, अपना स्वत्व घोषित कर सकता है।

# श्री गुरु प्रनथ साहिव के संकलन का इतिहास

श्री गुरु ग्रन्थ साहिव की एक विशिष्टता यह है कि इसमें संगृहीत वाणी उमी शुद्ध मूल रूप में सुरक्षित है जिसमें वह मूल रूप्टा के मुख से निःसृत हुई थी। ऐसा होने का एकमात्र कारण यह है कि इस ग्रन्थ का सम्पादन सिक्ख गुरुदेवों ने स्वयं किया था अथवा अपनी दृष्टि के नीचे करवाया था। इसमें भी सन्देह का बहुत कम अवकाश है कि इस ग्रन्थ में संकलित भक्त प्रवरो की रचनाएं ईसवीय पन्द्रहवें और सोलहवें शतक तक शुद्ध रूप में प्राप्य रही होंगी. अत: सिक्ख गुरुदेवों ने उन्हें उनके निर्दोष, शुद्ध रूप में ही उपलब्ध करके इस ग्रन्थ में सम्मिलित किया होगा।

श्री गुरु ग्रन्थ माहिब का प्रथम संकलन, श्री अमृतसर में, रामसर के रमणीय तीर पर. श्री गुरु अर्जनदेव जी द्वारा, ईसवीय सन् १६०१ में, प्रारंस करके १६०४ में, निरन्तर तीन वर्ष के परिश्रम में पूर्ण किया गया। इस पृण्य संकलन कार्य में पुस्तक-नेयन का भार भाई ग्रदाम जी ने बहुन किया।

श्री गुरु अर्जनदेव मिक्क सम्प्रदाय के पंचम गुरुथे। उनकी अपनी रचनाओं के आन्नरिक साध्य. तथा अन्य ऐतिहासिक साध्य. के बल में यह विस्वास पूर्वक कहा जा सकता है कि श्री गुरु अर्जनदेव को अपने पूर्वगामी चार गुरुओं की वाणी पूर्ण शुद्ध, निर्दोष, रूप में प्राप्त थी। उनकी अपनी कृति भी. जो समस्त ग्रन्थ साहित्र के अर्घ माग में कुछ अधिक है, शुद्ध रूप में उनके समीप विद्यमान थी। उनमें पूर्व, सहसर राम जी ने श्री गुरु अमरदास जी की देख-रेख में प्रथम तीन गुरु महाराजों की वाणियों को दो खंडों में सिनत किया था। वे खंड बाबा मोहन जी की पोधियों के नाम में प्रसिद्ध थे। श्री गुरु अर्जनदेव जी ने उन दोनों पोथियों का अवलोकन किया। यह सूचना मिलने पर कि 'सिहलदीप' में 'प्राण मगली' नामक एक पुस्तक विद्यमान है उन्होंने उसकों भी देखा। उमके अतिरिक्त, उस काल तक, गुरु-वाणी के संकलन की दिशा में जो अन्य प्रयत्न हो चुके थे, उन्होंने उन सब के फलों का नाम प्राप्त किया। इस प्रकार, गुरु-वाणी के सम्यादन के लिए अपेक्षित सामग्री के सम्बन्ध में पूर्णतया निव्चित्त एवं निम्मन्देह होकर उन्होंने अपने पूर्ववर्ती गुरुओं तथा अपनी वाणी का सकतन किया।

श्री गुरु ग्रन्थ साहित्र में सकत्तित भारतीय पन्द्रह महान् गन्तों की वाणी का सग्रह मी आप्त पुरुषों के प्रयासों से सम्पन्न हुआ था। सन्त वाणी के इस सग्रह का प्रारम श्री गृर नानक देव जी से ही हुआ। वे अपनी यात्राओं के प्रसम में इस कार्य को भी करते रहते थे। श्री गुरु ग्रन्थ साहित्र के सम्पादन में सन्तरन श्री गृरु अर्जनदेव जी ने भी सन्त वाणी का कुछ माग सचित किया। एक अनुश्रुति के अनुसार श्री गृरु अर्जनदेव जी ने सन्देश मेज कर अपने काल के महापुरुषों को अपनी रचनाए उनके पास मेजने या सिजवान की प्रेरणा की थी।

गुरु-गृह के निकटवर्ती व्यक्तियों नया श्रद्धान् भाटों की कृतिया अपने मूल एवं युद्ध रूप में श्री गुरु अर्जनदेव जी के पाम विद्यमान भी ही। इस प्रकार, श्री गुरु ग्रन्थ साहिब की यह विशिष्टता है कि इसमें जो उचना सगृहीत है वह उसके श्रष्टा के मृत्य से उच्चरित मूल, अतः शुद्ध, रूप में सुरक्षित है।

श्री गुरु गोबिन्द सिह जी (१६६६ से १७० मर्ट तक) के काल तक श्री गुरु ग्रन्थ साहिब की अनेक प्रतिलिपिया हो चुकी थी। उन्होंने अपने पिता श्री गुरु तेगबहादर जी की रचताए, ईसबीय सन् १७०५ से, श्री दमदमा साहिब में रहकर स्वय श्री गुरु ग्रन्थ गाहिब से सिम्मिलत की, और ग्रन्थ का पूर्ण-सकलन प्रस्तुत किया। श्री गुरु ग्रन्थ गाहिब का यह सकलन अल्तिम, एव पित्पूर्ण, सकलन था। अनुश्रुति है कि बाबा दीपसिह जी ने इस पित्पूर्ण सकलन की प्रतिलिपिया की तथा करवाई और उनको सिक्य सम्प्रदाय के विभिन्न पीठों में मेजा।

नदेट (हज्र माहब) में 'जोनी जीन समाने' समय श्री गृरु गोबिन्द गिह जी ने श्री गुरु ग्रन्थ माहिब के सम्पूर्ण रूप को ही गुरु गही पर प्रतिष्टित किया और वैयक्तिक गृज्ता का प्रम समान्त कर दिया ।

# श्री गुरु ग्रन्थ साहिव का सपादन क्रम

सम्यादित रूप में श्री गुरु ग्रन्थ साहित्र की नमस्त वाणी तैतीस पटों में विभक्त है। प्रथम खंड में आदि गुरु श्री गुरु नानक देव जी की वाणी सकलित है। प्रथम खंड मी पुनः दो मागों में विभक्त है। एक साग में आदि गुरु को प्रसिद्ध कृति 'जपु' है, तथा अन्य माग में समस्त श्री गुरु ग्रन्थ साहित्र में विकीर्ण उनकी रचनाओं को पुनः उद्भूत करने में निष्पन्न हुआ सग्रह है। अन्तिम खंड, अर्थात् तैनीसवां खंड, प्रकीर्णक है। इसमें 'इलोक' तथा भाटों के सबय्ये इत्यादि सगृहीत है। अविषय्द इक्तीस खंडों का नामकरण रागों के नामों के अनुसार किया गया है। वे ये हैं 'मिरों, 'रागु माओं, 'गउड़ी', 'आसा', 'गुजरी', 'देव गंघारीं, 'विहागदा', 'बइहमुं', 'मोरठि', 'घनासरीं', 'जैतिसरी', 'दोडी', 'बैराडीं', 'तिलंग', 'मूही', 'विलावलु', 'गोड़', 'रामकलीं. 'नटनाराइन', 'माली गउडों. 'मार्ट', 'गुवारी', 'केदारा', 'भैरउं, 'वसन्त', 'मारग', 'मलार', 'कानडा', 'कलिआन', 'प्रमानी' और 'जैजावन्ती'। इनमें में अधिकांश राग भारत के शास्त्रीय राग है, और कतिपय 'देशीय'।

#### गुरु ग्रंथ रत्नावली

मृद्रित रूप में अधिक प्रचलित श्री गुरु ग्रन्य साहिब में चौदह सौ तीस पृष्ठ होते हैं-प्रथम तेरह पत्रों में प्रथम खंड चौदहवें से तेरह सौ तरेपनवे तक के पत्रों में अगले डकतीस खंड. और उसके अनन्तर शेप पत्रों में अन्तिम, तैतीसवां, खंड होता है।

रागों में विभक्त वाणी का परिमाण एक-जैसा नहीं, भिन्न-भिन्न है। प्रत्येक राग के शीर्षक के अधिकार में दी हुई वाणी की स्थापना की भी एक विशिष्ट परिपाटी है। उस परिपाटी में पहले वाणी का विभाग काव्य के रूपों के अनुसार किया गया है। उस विभाग मे. प्रथम स्थान 'पदों' को प्राप्त हुआ है, और वे भी 'दो पदे', 'ति पदें', 'तार पदें'. 'पंज पदें'. 'छ पदें' आदि नाम से, संख्यानुसारी कम में, व्यवस्थापित हैं। इनमें 'चारपदें नाम से व्यवहृत पदों की बहुलता है। 'पदों' के अनन्तर 'पदीं हैं, वे 'दस पदी' तथा 'चौवी पदी' तक जाती हैं. और उनमें 'अशटपदीं संख्या में अधिक हैं। पदियों के अनन्तर विभिन्न शीर्षकों मे युक्त, यथा, 'बारहमाह'. 'धिती' रूसी' इत्यादि, वाणियां हैं। उनके पञ्चात् 'छंत' है। तत्यञ्चात् 'वार' अथवा 'वारां और अन्त में भक्तों की वाणी है।

पूर्वोक्त प्रत्येक काव्य-रूप के अधिकरण में पुनः एक विशेष व्यवस्था यह है कि प्रत्येक काव्य-रूप के अधिकार-क्षेत्र में सर्व प्रयम 'महला पहिला' अर्थात् श्री गुरु नानक देव जी की वाणी है। इस व्यवस्था मे दो तथ्य मूचित किए गए हैं—एक, राग का नाम, दूसरे. उस राग के 'घर' का नाम। 'महला पहिला' के अनन्तर, यथाक्रम 'महला तीजा' (श्री गुरु अमरदास जी की वाणी), 'महला पंजवां' (श्री गुरु अर्जनदेव जी की वाणी) और 'महला नौवा' (श्री गुरु तेग वहादर जी की वाणी) है। यह व्यवस्था प्रत्येक काव्य-रूप के प्रकरण में रखी गई है। अन्त में दी हुई मक्तों. अथवा सन्तों, की वाणी भी एक विशिष्ट कम में मुसज्जित है। प्रायः आदि में कवीरदास जी की, तत्पञ्चात् नामदेव जी की, तत्पञ्चात् रिवदास जी की,तत्पञ्चात् अन्य मक्तों की. और सर्वान्त में फ़रीद जी की वाणी है।

श्री गुरु ग्रन्य साहिव की परिसमाप्ति पर 'मुंदावणी' शीर्पक के नीचे श्री गुरु अर्जन देव जी का एक 'छंद' अथवा सम्पादकीय वचन है । वह है—

'थालु विचि तिन्न वसतु पईओ सतु संतोखु वीचारो। अमृत नाम ठाकुर का पइओ जिस का समसु अघारो। जे को खावै जे को मूंचै तिस का होई उघारो। एहु वसतु तजी नही जाई नित नित रखु उरिधारो। तम संसारु चरन लगि तरिऐ समु नानक ब्रह्म पसाने।१।

सलोक महला ५

तेरा कीता जातो नाहीं मैनो जोगु कीतोई।
मैं निरगुणिआरे को गुणु नाही आपे तरसु पइओई।
तरसु पइआ मिहरामित होई सितगुरु सजणु मिलिआ।
नानक नामु मिलै ता जीवां तनु मनु थीवै हरिआ।१।

इस सम्पादकीय वचन में 'थालू' शब्द श्री गुरु ग्रन्थ साहिव का व्यंजक हैं, जो मानवता के लिए आत्मिक, मानसिक, धार्मिक एवं सदाचारिक भोजन से परिपूर्ण है। श्री गुरु अर्जनदेव जी के विचार के अनुसार इस थाल में चार पदार्थ है: १. सत्य, २. सन्तोप, ३. विचार, और ४. नाम। श्री गुरु अर्जन देव जी का विश्वास है कि यह ग्रन्थ किसी एक देश, एक जाति अथवा एक सम्प्रदाय के लिए नहीं, प्रत्युत समस्त मानवता के लिए एक दिव्य सन्देश है।

# संपूर्ण वाणी का ब्योरा

श्री गुरु ग्रन्य साहिवं में संकलित सम्पूर्ण वाणी का विवरण इस प्रकार है :-

| नाम                   | . शब्द-संख्या | •                       |               |
|-----------------------|---------------|-------------------------|---------------|
| १. श्री गुरु नानक देव | ४७३           | ४. श्री गुरु रामदास     | 307           |
| २. श्री गुरु अंगद देव | ६२            | ५. श्री गुरु अर्जनदेव   | २२ <b>१</b> = |
| ३. श्री गुरु अमरदास   | ero 3         | ६. श्री गुरु तेग़ बहादर | ११५           |

#### प्रवेश

|     | कबीर<br>फ़रीद<br>नामदेव<br>रविदाम<br>त्रिलीचन<br>वेणी<br>धन्ना<br>जयदेव<br>मीग्यन<br>मेण<br>पीपा<br>मधना<br>रामानन्द<br>परमानन्द | X | <ul> <li>२३. मर्दाना</li> <li>२४. सत्ता</li> <li>२४. राय बलवंड</li> <li>२६. कलसहार</li> <li>२७. जालप</li> <li>२६. करित</li> <li>२६. मल्ह</li> <li>३०. मल्ह</li> <li>३२. मल्ह</li> <li>३२. मिक्या</li> <li>३३. गयन्द</li> <li>३४. बल्ह</li> <li>३५. हरित्रंम</li> <li>३६. मयुरा</li> </ul> | *************************************** |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| २१. | मूरदाम<br>मुन्दर                                                                                                                 | १ | योग                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ४८७१                                    |

माई साहब माई कान्हर्सिह जी भामा,ने यह योग ५८६७ दिया है (देलिए, महान कोटा, भाग २, पृष्ठ १३०७) । वस्तुतः भिन्न-भिन्न अनुमन्दान-कर्नाओ द्वारा उपलब्द विवरण कई स्थलो पर एक-ममान नहीं है । उदाहरणार्थ, महानकोटा अनुमार है

| ۶            | श्री गुर नानक देव जी के 'सब्द'    | ६ ८७          |
|--------------|-----------------------------------|---------------|
| Ş            | श्री गुरु अगद देव जी के 'मब्द'    | € 3           |
| 3            | श्री गुरु अमरदान जी के 'सब्द'     | <b>58</b> 2   |
| 6            | र्श्रा गुरु रामदान जी के 'मब्द    | £3¤           |
| X            | श्री गुरु अर्जनदेव जी के 'मर्ब्ट' | <b>ગ</b> ર્ધગ |
| €.           | फरीद के 'सब्द'                    | १०३           |
| <b>'</b> 3 . | नामदेव जी के 'सळ'                 | ٤٥            |
| ۵,           | कबीर दास की के 'सब्द' और          | እፍይ           |
| 3            | त्रियोचन के 'सब्द'                | ×             |

बास्तव में 'नब्द'-संस्थाओं के योगों का यह अन्तर गणना की रीति में भेद के कारण है, जो नगण्य सा है। श्री गुरु ग्रन्थ माहिब में विशेष रूप में ध्यान देने योग्य रचनाए निम्नलियित हैं:

- १. श्री गुरु नानक देव जी को वाणी के अन्तर्गत .
  - (ফ) জামু
  - (न) पट्टी (आसा राग मे)
  - (ग) ऑअंकार (रामकली राग में)
  - (घ) मिद्ध गोप्टि (रामकली राग मे)
  - (इ) बारह माह (नृतारी राग मे)

और तीन 'वारां' (माभः, आमा और मलार राग में)।

#### ,गुरु ग्रंथ रत्नावली

- २. श्री गुरु अमरदास जी की वाणी के अन्तर्गत:
  - (क) अनन्द (रामकली राग में)
  - (व) 'वारां'
- ३. श्री गुरु रामदास जी की वाणी के अन्तर्गत:
  - (क) आठ 'वारां'
  - (ख) आसा राग में 'छके छंत'
- ४. श्री गुरु अर्जन देव जी के वाणी के अन्तर्गत:
  - (क) बारह माह (माभ राग में)
  - (ख) सुखमनी (गउड़ी राग में)
  - (ग) वावन अक्खरी (गउड़ी राग में)
  - (घ) 'वारां'।
- ५. भक्तों में कबीरदास जी की वाणी विशेष महत्व की है, और उसमें भी उनकी गउड़ी राग में 'वावन अक्खरी'।

# श्री गुरु ग्रन्थ साहिव की विचारधारा

श्री गुरु प्रत्य साहिय में सबसे अधिक वल मानव जीवन के धार्मिक पार्व पर दिया गया है, दार्शनिक विचार केवल संकेत रूप में प्रकट किए गए हैं। श्री गुरु प्रत्य साहिव के दार्शनिक विचार भारत के प्राचीन, प्रसिद्ध, दार्शनिक विचारों के अनुकूल हैं। इन विचारों का तत्व-सार यह है कि परब्रह्म सत्, चित् और आनन्द स्वरूप है। वह सर्व-व्यापक, सर्व धिक्तमान और अखिल ब्रह्माण्ड का स्रष्टा है। आत्मा भी मूल स्वरूप में सत्, चित् और आनन्द है, परन्तु अहंकार के वशीभूत होकर वह अपने आज़न्द को तथा कुछ-कुछ चित् को भी खो बैठता है, और अज्ञान, अहंकार एवं माया मे अभिभूत होकर कर्म करता रहता है। इन कर्मों का परिणाम यह होता है कि आत्मा को पुनः पुनः बारीर धारण और उसका त्याग करना पड़ना है। प्रकृति, अथवा माया, सत् है, कारण, इसका जन्म सत् ब्रह्म से, उसकी इच्छा और आजा से होना है। सत् प्रकृति में जो मृष्टि दिखाई देती है, अथवा प्रकृति में आत्मा की जो किया लोचनगोचर होती है वह समग्र परब्रह्म की शुद्ध इच्छा एवं आज्ञा से ही होती है। जगद्रूप यह प्रपंच असंक्य बार प्रकट और लुप्त हुआ है। इस महान् ग्रन्थ में यह सत्य अनेक बार कहा गया है कि कोई भी मनुष्य परब्रह्म को, जिसके लिए 'अकाल-पुरख' शब्द भी व्यवहार में आता है, पूर्णतया नहीं जान सकता। इतना अवय्य है कि भिनत के बल मे मनुष्य की आत्मा परब्रह्म में इसी प्रकार लीन हो सकती है जिस प्रकार नदी का जल समुद्र के जल में मिल जाता है। नदी समुद्र में लीन होकर मी उसकी गंभीरता तथा विधालता को नही जान सकती। परव्रहम मनुष्य के अन्दर भी है और बाहर भी।

जैसा अभी ऊपर कहा जा चुका है, श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में विशेष वल मनुष्य जीवन के धार्मिक पक्ष पर दिया गया है। इस का सिद्धांत है कि आत्मा अहंकार से अभिमूत होकर परमात्मा से पृथक् हुआ है, और इसी हेतु यह कष्टों के जाल में फंसा है। इन कष्टों के चिन्ह मनुष्य के जातीय जीवन, सामाजिक तथा राष्ट्रीय जीवन में प्रकट होते हैं। इस प्रकार मनुष्य का जातीय जीवन, सामाजिक जीवन तथा राष्ट्रीय जीवन अधोगित को प्राप्त होता है। उसका परिणाम पुन: दुःख है। राष्ट्रीय जीवन की अधोगित का चित्र और उसके लक्षण श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में विणित हैं। वास्तव में इन्ही चिन्हों को देख कर श्री गुरु नानक-देव जी के श्री मुख से जो वाणी प्रस्फुटित हुई वही श्री गुरु ग्रन्थ साहिव की रचना की आधारित ला है। इन्हीं कारणों ने भारतीय जीवन को क्लेशों से सन्तप्त कर रखा था, और ये ही कारण संसार के किसी भी कोने में नरक का निर्माण कर सकते हैं। परन्तु क्लेशों का मूल स्रोत उस अहं भाव में है जो आत्मा को परमात्मा से वियक्त कर देता है।

#### प्रवेश

श्री गुरु ग्रन्थ साहिव के अनुसार व्यक्तिगत एवं सामाजिक जीवन की अद्योगित का चित्र और उसके चिन्ह :

- १. लवु पापु दुइ राजा महना कूडु होआ सिकदार।
- २. राजे शीह मुकदम कृते।
- ३. किल काती राजे कासाई घरमु पंख करि उडरिया।
- ४ अन्धी रयति गिआन विहणी भाहि भरे मुरदाग।
- ५. मूरव पडित हिकमिन हजित मंजै करहि पिआक।
- ६. मिल पूजिम वग्ल समाघ।
- ७. माणस खाणे करहि निवाज।
- छुरी वगाइनि तिन गलि ताग।
- ६. वतरीआ ना घरम् छोडिआ मलेछ भाविका गही।
- १०. कानु नाही जोगु नाही नाही सत का ढवु।
- ११. ना ओड जोगी न ओड जंगम ना ओड काजी मुला।
- १२. घर घर मीआं, समना जीआ, बोली अवर नुमारी।
- १३. घोती टिका ते जपमानी घानु मलेखा खाई।
- १४. नीन वसत्र पहिरि होवहि परवाण्।
- १५ अमानिआ का कुठा वकरा नाणा।
- १६ कूडी रामि कूड़ा वापार। कूड वोलि करहि आहार।
- १७ सरम घरम का डेरा दूरि।
- १= काजीआ बाहमणा की गल थकी अगद परे मैनान वे लालो।

ये उदरण धार्मिक नेताओ, समाज के पचो, राजा, प्रजा, हिन्दुओ, मुसलमानो, खतिरयो, जैनियों, सब, की अधोगित को मूचित, तथा इन सब के जीवन की पूटियों की ओर सकेन करते हैं। ये क्या हिन्दू, और क्या मुसल्मान दोनों को छूते हैं। इस अधोगित में निकलने का एक ही उपाय था। वह था: अहमाब घून्य, पिवय जीवन तथा रहन-महन। श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में ऐमे ही जीवन और रहन-महन को अपनाने पर बन दिया गया है, और मामूहिक रूप में वह धार्मिक जीवन नाम का जीवन अथवा 'नाम का मार्ग', कहा गया है।

वास्तव में 'नाम का मार्ग' भारतवर्ष अथवा ससार के लिए कोई नवीन मार्ग नहीं है। यह भारतवर्ष, तथा ससार के, कुछ धर्मों में प्रतिपादित कर्म-योग, ज्ञान-योग और भिन्त-योग इन तीन काण्टो में सन्तुलित रूप में विभक्त मनुष्य जीवन व्यतीत करने का एक मनोविज्ञान-समर्थित मार्ग है।

#### 'जैसा मेवै तैमो होइ।'

'नाम-मार्ग' मत् अथवा परब्रह्म का प्रेम हैं, उसका ज्ञान है तथा उस ज्ञान के अनुसार आचरण है। इस मार्ग के निरूपण में श्री गुरु ग्रन्थ माहिव में उस काल में प्रचलित कई प्रवृत्तियों को त्याज्य कहा गया है। हठयोग, तप, साधना, जरीर को कष्ट देना, और गृहस्थ का त्याग कर देना त्याज्य प्रवृत्तियों के कुछ उदाहरण है। श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में सन्तुलित गृहस्थ जीवन व्यतीत करने पर बल दिया गया है। 'नाम मार्ग' के मिद्धात का पोषक यह आध्यात्मिक विज्वाम है कि प्रत्येक आत्मा के अन्तराल में, अपने मूल खोत परमात्मा से मिलने की तीच उत्कण्टा विद्यमान है। जब आत्मा परमात्मा के जप, स्मरण, ध्यान, मेवा शुश्रुपा में मग्न होता है तब परमात्मा के गुण आत्मा में मंचरित होने लगते हैं और आत्मा को परमात्मा का साक्षात्कार होने लगता है। इस प्रत्रिया का परिणाम यह होता है कि आत्मा पर-ब्रह्म-स्वरूप हो जाता है। ऐसा होने पर आत्मा के सब प्रकार के दु:खन्नेशो की निवृत्ति हो जाती है।

नाम माघना और नाम-प्रधान रहन-महन का स्वरूप जपुजी तथा गुरुओ की अन्य कृतियों में से सदुक्तियो को चुन कर नित्य-नियम

#### गुरु ग्रंथ रत्नावली

के उपयोग के लिए सम्पादित वाणियों में स्पष्टतया प्रदर्शित किया गया है।

जपूजी श्री गुरु नानक देव जी की परम लोकप्रिय कृत है। इसमें, प्रमुखतया, निम्नलिखित विचारों का प्रतिपादन है।

- (क) तीनों कालों में, कभी भी, परमात्मा की सत्ता की लोप नहीं होता है: 'आदि सचु जुगादि सचु ॥ है भी सचु नानक हो सी भी सचु ॥'
- (ख) मनुष्य जीवन का उद्देश्य सत्य-आचारशील बनना है, और सत्य-आचार धर्म का पालन करने से वनता है: 'हुकिम रजाई चलणा नानक लिखिया नालि!'
- (ग) सत्य-आचारशाली मनुष्य का जीवन ऐसा होता है: जनु पहारा घीरजु सुनिआर । अहरणि मति वेद हथीआर । भउ खला अगनि तप ताउ । भाडा भाउ अमृत तितु ढालि।
- (घ) इस स्तर के जीवन की प्राप्ति के साधन ये हैं:-
  - १. 'अंमृत वेला सचु नाउ वडिआई वीचार ।'
  - २. 'घौलु घरमु दया का पूत । सतीख थापि रिखआ जिनि सूति । जे को वुभै होवै सिचआरु ।'
  - ३. 'भरीऐ मित पापा कै संगि। ओहु घोषै नावै कै रंगि।'
  - · ४. 'विणु गुण कीते भगति न होइ।'
    - ५. 'मुंदा संतोख सरमु पतु भोली घिआन की करहि विभूति।'
    - ६. 'करमी आपो आपणी के नेड़े के दूरि।'

'रहरासि' नित्य-नियम के उपयोग के लिए एक लघु रचना है। इसमें श्री गुरु नानक देव जी. श्री गुरु रामदास जी तथा गुरु अर्जन देव जी की वाणियों में से चुने हुए 'सब्दों' का संग्रह है। इसमें नाम मार्ग तथा नाम-प्रघान आचरण के निम्नलिखित सिद्धांतों को पुष्ट किया गया है:-

- (क) केवल सत्य ही मानवीय व्यक्तित्व को परिमार्जित करके उन्नत कर सकता है—-'नानक सचु सवारणहारा'।
- (ख) जो भगवान की भिक्त से दूर रहते हैं वे ऊंचे नहीं कहे जा सकते— 'नानक नावे बाभु सनाति।'
- (ग) सत्संग मनुष्य के जीवन को उन्नत बनाता है— 'मेरे माघउ जी सतसंगति मिले सु तरिआ।'
- (घ) सब के अन्दर भगवान् की ज्योति कार्य कर रही है— 'तूं घट घट अन्तरि सरव निरन्तरि जी।'
- (ङ) प्रमु के विस्मरण से आचरण को हानि पहुंचती है— 'हरि सिमरत तेरे गुण गलिआ।'
- (च) मनुष्य के शरीर में उन्नति करने की, और उन्नति करके परमात्मा के साथ अभिन्नता प्राप्त करने की, शक्ति है— 'गोबिन्द मिलण की इह तेरी बरीआ।'

'सोहिला' भी श्री गुरु नानक देव जी, श्री गुरु रामदास जी और श्री गुरु अर्जनदेव जी की रचनाओं में से चुने हुए 'सब्दों' का एक संग्रह है। इसमें नाम साघना और नाम-प्रघान आचरण के निम्नलिखित सिद्धांतो पर बल-दिया गया है:

- (क) परमात्मा निर्भय है, उसके स्मरण से मनुष्य में निर्भयता पुष्ट होती है: 'तुम गावहु मेरे निरमज का सोहिला।'
- (ख) 'गुर गुरु एको वेस अनेक।'

#### प्रवेश

- (ग) समस्त प्राणियों में एक ही ज्योति प्रकाशमान है— 'सम महि जोति जोति है सोड।'
- (घ) अहंमाव दु:खदायक है और धनवानों में अहंमाव प्रवल होता है— 'साकत हरि रस सादु न जाणिआ तिन अन्तरि हउमै कंडा है।'
- (ङ) मनुष्य को बोए हुए बीज के अनुरूप ही फल मिलता है— 'ईहा खाटि चलहु हरि लाहा, आगे बसनु मुहेला।'
- (च) मानव जीवन के उद्देश्य को समभो, और उसे पूर्ण करने का यत्न करो----'जा कउ आए सोई विहाभह।'

श्री गुरु ग्रन्थ साहिव का सिद्धांत नाम साघना और नाम-प्रघान आचरण का वह रहस्यवाद है जिसमें आत्मा परमात्मा के साथ अमेद हो जाने पर सहज रूप तथा आनन्द को उपलब्ध कर लेता है। श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में प्रतिपादित धर्म का मुख्य उद्देश्य है मनुष्य के जीवन में अनुविद्ध पीडा को मिटाना तथा उमे अपने वाम्तविक आनन्दमय रूप तक पहुंचाना।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### THE GURU GRANTH

No institutionalised religion is safe from erosion till its tenets and doctrines have been enshrined in some tangible, though, permanent form. Great religions of the world, therefore, have taken care to prepare or compile one volume which is sovereign and supreme in its authority. Assuredly, it will employ the medium of poetry to reach out to infinity. Such a volume then, is the Guru Granth, the sacred book of the Sikhs—a volume that takes its place alongside the world's greatest scriptures, the Vedas, the Zind-Avesta, the Bible and the Koran. Its power is the power of the puissant and winged word, and no exegesis or commentary or translation can ever convey the full beauty of its thought and poetry. In all mystic literature the appeal of the numinous and the ineffable is inexplicable, if not incommunicable. And yet the great Sikh scripture is not a knot of metaphysical riddles and abstract theorizings. On the contrary, since for the most part it employs the idiom of the common people, and draws its imagery, metaphors and symbols from the home, the street and the market-place, its poetry has a rare kind of immediacy, concreteness and urgency. To see a Sikh congregation intoning the sacred hymns in unison is to see massed spiritual energy take shape before your eyes. That's how the ordinary word changes into the logos and becomes oracular. The Sikhs indeed regard the Granth as a complete, inviolable and final embodiment of the message of the Guru. There is to be no word beyond the Word. And that's how Guru Gobind Singh, the Tenth Guru, spoke to the congregation shortly before his ascension.

"O Beloved Khalsa, let him who desireth to behold the Guru or Spiritual teacher, obey the *Granth Sahib*. It is the visible body of the Guru."

The Guru Granth was first compiled by the Fifth Sikh Guru, Arjan Dev, in A.D. 1604 in the city of Amritsar. Its second and last version was the handiwork of Guru Gobind Singh, and it was finalised at Damdama in the year 1705. He included the hymns of his father, Guru Tegh Bahadur, in the new text. Since then, the authorized version has been transcribed and printed a number of times, and it abides. Its adoration or veneration is an article of faith with the Sikhs.

One of the greatest glories of the Guru Granth is its catholic character. It is a scripture completely free from bias, animus and controversy. Indeed, the uniqueness of the 'Granth' in this respect is all the more astonishing when we think of the obscurantism, factionalism and fanaticism of the period in which it was composed. Perhaps, it is the only scripture of its kind which contains within its sacred covers the songs and utterances of a wide variety of saints, savants and bards. For it's instructive to note that a fairly substantial part of the volume carries the compositions of Hindu bhaktas, Muslim divines and Sufi poets and God-intoxicated souls in quest of Truth and Love. Of course, their hymns and couplets rendered in their own language and idiom are so dovetailed as to find a complete correspondence with themes or motifs in the compositions of the Sikh Gurus. Obviously, the idea of Guru Arjan Dev was to establish the fundamental unity of all religions and mystic experiences. It was, so to speak, an integral congress of minds and souls, operating on the same spiritual beam. To have thus elevated the songs of . the bhaktas, the sufis and the bhatts to the condition of the logos was to salute the power of the Word whatever form it might take to reveal the glory of God. For it may be noticed that the Guru Granth contains the compositions and utterances of the high-born Brahmins and the proud Kashatriyas, as also of the lowly Shudras and the unlettered Jats. This was done at a time when the caste-system in India had almost paralysed the conscience of man. The revolutionary egalitarianism which such a step symbolised

#### **PREFACE**

was thereafter to become the creed of the Sikhs Above all, a poetic and mystic collage bespeaks the essential humility of the Sikh mind, for humility has been given a place of pride in the table of virtues drawn up by the Gurus The Guru Granth, then, is a sui generis scripture. It is indeed a magnificent compendium of the religious, mystic and metaphysical poetry written or uttered between the 12th and 17th centuries in different parts of India. It is also at the same time a mirror of the sociological, economic and political conditions of the day. The satire on the reactionary rulers, the obscurantist clergy, the fake fakirs and the like is open, uncompromising and telling. In showing the path to spiritual salvation, the Guru Granth does not ignore the secular and creature life of man.

The poetry of the *Granth* is in itself a subject worthy of the highest consideration. The language principally employed is the language of the saints, evolved during the medieval period—a language which, allowing for variations, still enjoyed wide currency in Northern India. Its appeal lay in its directness, energy and resilience. Based upon the local dialects, it was leavened with expressions from Sanskrit, Prakrit, Persian, Arabic and Marathi etc.

Another outstanding feature of the Guru Granth is the precision and beauty of its prosody. Whilst a great deal of it is east in traditional verse forms(shlokas and paudis), and could best be understood in the context of the well-known classical ragas, several hymns and songs make use of popular folklore and metres (alahanis, ghoris, chands etc.) The inner and integral relationship between music and verse has been maintained with scholarly rectitude and concern. This complete musicalisation of thought in a scientific and studied manner makes for the unusually vigorous yet supple discipline of the Granth's metrics and notations. The entire Bani whose printed version in its current form comes to 1430 pages, is divided into 33 sections. Whilst the first section comprises the soulful and inspiring song of Guru Nanak called the Japuji as also a few selected paudis or couplets, the final section is a collection of assorted verses including the shlokas and the swayyas of the bhatts. The remaining 31 sections are named after the well-known classical ragas such as Sri Majh, Gauri, Gujri, Devgandhari, Dhanasari, Bilawal, Kedara, Malhar, Kalyan, etc The division, thus, is strictly based on musicology. Further more, each psalm or song is preceded by a number (mohalla) which denotes the name of the composer-Guru from Guru Nanak onwards. It may be noted that the apostolic succession extends from the First to the Tenth Guru, and the Gurus are often referred to reverentially by their place in the order. What's more, each Guru speaks in the name of the Founder Guru whose spirit informs his nine successors. The House of Nanak is indeed a spiritual decagon, based upon a geometry of vision. The major hymns-Japun (Guru Nanak), Anand (Guru Amar Das) Sukhmani or the Psalm of Peace (Guru Arjan Dev), Rehras (Guru Nanak, Guru Ram Das, Guru Arjan Dev) are widely recited solo and in congregation by the faithful as morning and evening prayers. Their soothing and ambrosial airs have brought solace and cheer to millions of people all over the world. The Sikh philosophy as embodied in the Guru Granth is chiefly a philosophy of action and deed and consequence. Though in its essentials, it is completely in tune with the ancient Indian thought regarding the genesis of the world and the ultimate nature of reality, it moves away from quietism, passivity and abstractions. The emphasis is on shared communal experience, on purposive and idealistic involvement. The extinction of the ego or self is the corner-stone of Sikhism A person finds fulfilment or vindiction by immersion in the sea of life. Thus the paths of renunciation, abdication, aloofness, flagellation etc., are abjured. A Sikh is enjoined upon to be an insider, not an "outsider" Obviously then, the Sikh philosophy is that of 'the Everlasting Yea". Which is not to deny the importance or value of contemplation, stillness, inwardness etc. The ideal Sikh cultivates these qualities in the midst of business and engagement. He too regards the world as ultimately maya or illusion and the life of man as a tableau of light and shade, but the Divine goal may not be achieved except through an acceptance of the reality of this unreality, and a proper disposition of the allotted role in the phantasmagona of life. To that extent, the relative concreteness or solidity of the world is to be endorsed as a measure of understanding. So long as man has a role to play, the artefact of the stage or the theatre has to be taken for granted. For it has thus pleased the Creator to effect the world and people it with multiples of His Self. And the whole creation moves according to a predestined plan. Many a time has the grand show on earth been mounted and dismantled It's not given to creature man to fully comprehend the essence of reality. God, according to the Adi Granth, is Omnipresent, Omnipotent, Omniscient He is the Initiator, and the End. He is Self-Creator and Self-Propeller. The soul too in its essence symbolises

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

this trinity. It has lost its state of bliss as a result of the ego and the *id*. Caught in the meshes of power and self, it has lost its native and true moorings, and is being tossed about by the whirligig of time. A soul thus alienated from the Lord keeps spinning through aeons and aeons of suffering. The road to heaven lies through His Grace.

The idea of the soul as the Lord's consort is repeated in the *Guru Granth*. The mystique of the marriage is invoked time and again to emphasize the indissoluble and ineluctable nature of the union. Man is ordained wife and commanded to live in the Will of the Lord. Any infidelity or transgression is inconceivable. The nuptial and spousal imagery of the hymns is sensuously rich, apposite and striking. It will thus be seen that the *Guru Granth* offers a perfect set of values and a practical code of conduct

PART - I

GURU NANAK
GURU ANGAD DEV
GURU AMAR DAS
GURU RAM DAS
GURU ARJAN DEV
GURU TEGH BAHADUR



स्थानिक GURU NANAK

#### ਰਾਗ ਧਨਾਸਰੀ

ਗਗਨ ਮੈਂ ਥਾਲੁ ਰਵਿ ਚੰਦੁ ਦੀਪਕ ਬਨੇ ਤਾਰਿਕਾ ਮੰਡਲ ਜਨਕ ਮੌਤੀ।
ਧੂਪੁ ਮਲਆਨਲੋਂ ਪਵਣੁ ਚਵਰੋਂ ਕਰੇ ਸਗਲ ਬਨਰਾਇ ਫੂਲੰਤ ਜੌਤੀ। ੧।
ਕੈਸੀ ਆਰਤੀ ਹੋਇ ਭਵ ਖੰਡਨਾ ਤੇਰੀ ਆਰਤੀ।
ਅਨਹਤਾ ਸਬਦ ਵਾਜੰਤ ਭੇਰੀ॥ ੧॥ ਰਹਾਉ॥
ਸਹਸ ਤਵ ਨੌਨ ਨਨ ਨੌਨ ਹਹਿ ਤੋਂਹਿ ਕਉ ਸਹਸ ਮੂਰਤਿ ਨਨਾ ਏਕ ਤੁਹੀ।
ਸਹਸ ਪਦ ਬਿਮਲ ਨਨ ਏਕ ਪਦ ਗੰਧ ਬਿਨੁ ਸਹਸ ਤਵ ਗੰਧ ਇਵ ਚਲਤ ਮੋਹੀ। ੨।
ਸਭ ਮਹਿ ਜੌਤਿ ਜੌਤਿ ਹੈ ਸੋਇ।
ਤਿਸ ਕੈ ਚਾਨਣਿ ਸਭ ਮਹਿ ਚਾਨਣੁ ਹੋਇ।
ਗੁਰ ਸਾਖੀ ਜੌਤਿ ਖਰਗਣੁ ਹੋਇ।
ਜੋ ਤਿਸੁ ਭਾਵੇਂ ਸੁ ਆਰਤੀ ਹੋਇ। ੩।
ਹਰਿ ਚਰਣ ਕਵਲ ਮਕਰੰਦ ਲੌਭਿਤ ਮਨੋਂ ਅਨਦਿਨੂੰ ਮੋਹਿ ਆਹੀ ਪਿਆਸਾ।
ਕ੍ਰਿਪਾ ਜਲੁ ਦੇਹਿ ਨਾਨਕ ਸਾਰਿੰਗ ਕਉ ਹੋਇ ਜਾ ਤੇ ਤੇਰੇ ਨਾਇ ਵਾਸਾ। ੪।

# ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ

ਆਪ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦੇ ਸੰਚਾਲਕ ਅਤੇ ਪਹਿਲੇ ਗੁਰੂ ਹੋਏ ਹਨ। ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਸੰਨ 1469 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਲਾਹੌਰ ਦੇ ਨੇੜੇ ਪਿੰਡ ਤਲਵੰਡੀ (ਨਨਕਾਣਾ ਸਾਹਿਬ) ਵਿਖੇ ਬੇਦੀ ਕੁਲ ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਬਚਪਨ ਵਿਚ ਸਾਧਾਰਣ ਗੁਰਮੁਖੀ, ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਤੇ ਫਾਰਸੀ ਦੀ ਵਿਦਿਆ ਆਪ ਨੂੰ ਦਿੱਤੀ ਗਈ। ਆਪ ਦੀਆਂ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਰੁਚੀਆਂ ਦੇਖ ਕੇ ਆਪ ਦੇ ਪਿਤਾ ਮਹਿਤਾ ਕਾਲੂ ਜੀ ਨੇ ਆਪ ਨੂੰ ਕੁਝ ਆਰਥਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਉਪਯੋਗੀ ਧੰਦਿਆਂ ਵਿਚ ਲਗਾਉਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ। ਫਿਰ ਆਪਨੂੰ ਨਵਾਬ ਸੁਲਤਾਨ ਪੁਰ ਲੋਧੀ ਦੇ ਸਰਕਾਰੀ ਮੋਦੀ ਖਾਨੇ ਦੀ ਸੇਵਾ ਤੇ ਲਗਾਇਆ ਗਇਆ। ਇਹ ਸੇਵਾ ਆਪ ਨੇ ਕੋਈ 13 ਸਾਲ ਦੇ ਕਰੀਬ ਨਿਭਾਈ।

ਸੰਨ 1499 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਇਕ ਸਵੇਰ ਜਦੋਂ ਆਪ ਰੋਜਾਨਾ ਦੇ ਨਿਤ ਕਰਮ ਅਨੁਸਾਰ ਸੁਲਤਾਨ ਪੁਰ ਦੇ ਲਾਗੇ ਵਗਦੀ 'ਵੇਈ' ਨਦੀ ਵਿਚ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਨ ਗਏ ਤਾਂ ਆਪ ਨੂੰ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੀ ਹਜੂਰੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਈ ਅਤੇ ਆਪ ਨੂੰ ਗੁਰਤਾ ਦੀ ਰੋਸ਼ਨੀ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਹੋਈ। ਪਰਮਾਤਮਾਂ ਵਲੋਂ ਕਿਸੇ ਉਦੇਸ਼ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਅਤੇ ਧਰਮ–ਸਥਾਪਨਾ ਲਈ ਆਪ ਦੇਸ਼ ਰਟਨ ਲਈ ਤੁਰ ਪਏ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਸਾਰੇ ਭਾਰਤ ਅਤੇ ਕਈ ਬਾਹਰਲੇ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਭ੍ਰਮਣ ਕਰਕੇ ਧਰਮ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਅਗਿਆਨ ਕਾਰਨ ਪਸਰੇ ਅਧਰਮ ਦਾ ਨਾਸ਼ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਪੰਜ ਵੱਡੀਆਂ ਉਦਾਸੀਆਂ (ਪਰਚਾਰ-ਸਫਰ) ਕੀਤੀਆਂ।

- (ੳ) ਪਹਿਲੀ ਉਦਾਸੀ ਵਿਚ ਆਪ ਨੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹਿੰਦੂ ਤੀਰਥਾਂ ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਕੁਰਕਸ਼ੇਤਰ, ਹਰਦਵਾਰ, ਬਨਾਰਸ, ਗਯਾ, ਜਗਨਨਾਥ ਪੁਰੀ ਦੀ ਯਾਤਰਾ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਭਾਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਧਰਮ ਅਤੇ ਅਧਰਮ ਦਾ ਨਿਰਣਾ ਕਰਕੇ ਦਸਿਆ ਅਤੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਭੇਖਾਂ, ਰੀਤਾਂ, ਰਸਮਾਂ, ਦੰਭਾ ਫੋਕੀ ਪੂਜਾ ਨੂੰ ਧਰਮ ਸਮਝਿਆ ਜਾ ਰਹਿਆ ਸੀ, ਇਸ ਦੇ ਖੋਖਲੇਪਣ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤਾ ।
- (ਅ) ਦੂਜੀ ਉਦਾਸੀ ਵਿਚ ਆਪ ਨੇ ਪੰਜਾਬ ਤੋਂ ਸੰਗਲਾਦੀਪ (ਲੰਕਾ) ਤਕ ਧਰਮ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ ਫਿਰ ਆਪ ਪੰਜਾਬ ਵਾਪਸ ਆ ਗਏ।
- (ੲ) ਤੀਜੀ ਉਦਾਸੀ ਵਿਚ ਆਪ ਕਸ਼ਮੀਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸਿਧ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਨੂੰ ਮਿਲੇ ਅਤੇ ਹਿਮਾਲੀਆ ਪਰਬਤ ਵਿਚ ਸਿਥਿਤ ਯੋਗੀਆਂ, ਸਿਧਾਂ, ਨਾਥਾਂ ਦੇ ਪੁਸਿੱਧ ਕੇਂਦਰਾਂ ਤੇ ਗਏ ਅਤੇ ਉਥੇ ਧਰਮ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ ।
- (ਸ) ਚੌਥੀ ਉਦਾਸੀ ਵਿਚ ਆਪ ਮੁੱਕੇ, ਮਦੀਨੇ, ਬਗਦਾਦ ਆਦਿ ਮੁਸਲਮਾਨੀ ਕੇ ਦਰਾਂ ਤੇ ਧਰਮ-ਅਸਥਾਨਾਂ ਤੇ ਪੁਜੇ ਅਤੇ ਆਪਣਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ ।
- (ਹ) ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਵਾਪਸ ਆ ਕੇ ਆਪ ਆਪਣੇ ਵਸਾਏ ਹੋਏ ਪਿੰਡ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਚ ਟਿਕ ਗਏ। ਪਰ ਇਕ ਵਾਰੀ ਫਿਰ ਆਪ ਨੇ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਯਾਤਰਾ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਵਿਸੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਸੈਦ ਪੁਰ, ਪਾਕਪਟਨ, ਮੁਲਤਾਨ, ਅਚਲ ਵਟਾਲਾ ਆਦਿ ਕੇ ਦਰ ਦੇਖੇ। ਸੈਦ ਪੁਰ ਬਾਬਰ ਦੇ ਹੱਲਿਆਂ ਨਾਲ ਤਬਾਹ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਉਸ ਤਬਾਹੀ ਉਪਰ ਕੀਰਨੇ ਪਾਏ। ਪਾਕਪਟਨ ਤੇ ਮੁਲਤਾਨ ਮੁਸਲਮਾਨੀ ਕੇ ਦਰ ਸਨ। ਇਥੇ ਆਪ ਨੇ ਧਰਮਾਂ ਦੀ ਏਕਤਾ ਅਤੇ ਬਰਾਬਰੀ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ। ਅਚਲ ਵਟਾਲਾ ਜੋਗੀਆਂ ਸਿੱਧਾਂ ਦਾ ਕੇ ਦਰ ਸੀ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਲਗਪਗ ਜੀਵਨ ਦੇ 22 ਸਾਲ ਦੇਸ਼ਾਂ ਬਿਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਤੁਰ ਫਿਰ ਕੇ ਆਪ ਨੇ ਧਰਮ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ। ਕੋਈ 18 ਸਾਲ ਆਪ ਕਰਤਾਰ ਪੂਰ ਵਿਖੇ ਰਹੇ, ਜਿਥੇ ਆਪ 1539 ਵਿਚ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਏ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਚ ਆਪ ਨੇ ਆਪਣੇ ਅਮਲੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਉਦੇਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਸਾਖਿਆਤ ਕਰਕੇ ਦਸਿਆ ਕਿ ਕਿਵੇਂ ਰਾਜ ਤੇ ਜੋਗ ਨੂੰ ਇਕੱਠਾ ਨਿਭਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਉਦਾਸੀਆਂ ਵਿਚ ਨਾਮ ਮਾਰਗ, ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਏਕਤਾ ਅਤੇ ਸਦਾਚਾਰਕ ਜੀਵਨ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਾਇਆ ਕਿ ਪਰਮਾਤਮਾ ਇਕ ਹੈ ਅਤੇ ਕੋਈ ਵੀ ਸ਼ਕਤੀ ਉਸ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਨਾਮ ਸਿਮਰਨ ਅਤੇ ਸਬਦ ਵਿਚ ਸੁਰਤ ਜੋੜਨ ਨਾਲ ਉਹ ਸ਼ਕਤੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਦੁਆਰਾ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਸਚਾਈ ਤੇ ਕਾਇਮ ਰਹਿ ਸਕਣਾ ਸੰਭਵ ਹੈ। ਰਸਮੀ ਪੂਜਾ ਪਾਠ, ਧਾਰਮਿਕ ਰੀਤਾਂ ਰਸਮਾਂ ਅਤੇ ਵਿਖਾਵੇ ਦੀ ਪੂਜਾ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਕਿਸੇ

#### ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ

ਕੰਮ ਨਹੀ<sup>-</sup> । ਸੌ ਆਪ ਨੇ ਅਮਲੀ ਜੀਵਨ ਤੇ ਜੌਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਹੀ ਸਹੀ ਧਰਮ ਕਹਿਆ । ਆਪ ਦੇ ਸਾਰੇ ਦਰਸਨ ਨੂੰ ਮੂਲ ਮੰਤਰ ਵਿਚੋ<sup>-</sup> ਵੇਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦਾ ਪਾਠ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾ ਹੈ :

## ੧ਓ ਸਤਿਨਾਮੁ ਕਰਤਾ ਪੁਰਖੁ ਨਿਰਭਉ ਨਿਰਵੈਰੁ ਅਕਾਲਮੂਰਤਿ ਅਜੂਨੀ ਸੈਭੰ ਗੁਰ ਪ੍ਰਜਾਦਿ।

ਇਸ ਮੂਲ ਮੰਤਰ ਵਿਚ ਸਚਾਈ, ਉਸਾਰੀ, ਸਮਾਨਤਾ, ਸੁੰਦਰਤਾ ਅਤੇ ਸਭਿਆਚਾਰ ਤੇ ਬਲ ਦਿਤਾ ਗਇਆ ਹੈ। ਸਹੀ ਧਰਮ ਪਰਮਾਤਮਾ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੀ ਏਕਤਾ ਦਾ ਵਿਸਵਾਸੀ ਹੈ। ਨਾਮ ਸਾਧਨ ਵਾਲਾ ਮਨੁੱਖ ਸਚ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਹੈ ਅਤੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਉਸਾਰੂ, ਨਿਰਭਉ ਅਤੇ ਨਿਰਵੈਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੀ ਪੀੜ ਹਰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੇ ਕਰਮਾਂ ਕਰਕੇ ਸੁੰਦਰਤਾ ਦਾ ਉਪਾਸ਼ਕ ਹੈ। ਉਹ ਨਾ ਆਪ ਕਿਸੇ ਦੇ ਅਧੀਨ ਹੈ, ਨਾ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਅਧੀਨ ਰਖਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਰਹਿਣੀ ਗਿਆਨਵਾਨ, ਨਿੰਮ੍ਰਤਾ ਅਤੇ ਮਿਠਾਸ ਵਾਲੀ ਹੈ।

ਨਿਸਚੇ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਆਪਣੇ ਅਨੁਸਾਰੀਆ ਨੂੰ ਧਰਮ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਲਈ, ਸੰਗਠਿਤ ਅਤੇ ਜਥੇਬੰਦ ਕਰਨਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ ਕਿਉਂਕਿ ਆਪ ਨੇ ਦੇਸ਼ਾਟਨ ਸਮੇਂ ਅਨੇਕਾਂ ਥਾਵਾਂ ਤੇ ਸੰਗਤਾ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮੁੱਖੀ ਮੁਕਰਰ ਕੀਤੇ। ਆਪ ਨੇ ਆਪਣੀ ਚਲਾਈ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਹੋਰ ਜਥੇਬੰਦ ਕਰਨ ਲਈ ਅਤੇ ਉਸ ਜਥੇਬੰਦੀ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਦੀ ਅਗਵਾਈ ਦੇਣ ਲਈ ਹੇਠ ਦਿਤੇ ਵਿਸੇਸ ਕਦਮ ਉਠਾਏ।

- (ੳ) ਆਪ ਨੇ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਪੋਥੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਇਕੱਤਰ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਉੱਤਰ-ਅਧਿਕਾਰੀ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਨੂੰ ਦਿਤੀ ।
- (ਅ) ਆਪ ਨੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਚ ਵਿਸੇਸ਼ ਸੰਗਤ ਕਾਇਮ ਕੀਤੀ।
- (ੲ) ਆਪ ਨੇ ਲੰਗਰ ਦੀ ਪਰੰਪਰਾ ਤੋਰੀ ਅਤੇ ਆਪਣੀ ਕਮਾਈ ਜੋ ਆਪ ਨੂੰ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਚ ਖੇਤੀ ਕਰਨ ਤੋਂ ਮਿਲਦੀ ਸੀ, ਨਾਲ ਲੰਗਰ ਨੂੰ ਸਫ਼ਲ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਪ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਸਿੱਧਾਂਤ–ਕਿਰਤ ਕਰਨੀ, ਨਾਮ ਜਪਣਾ, ਵੰਡ ਛਕਣਾ ਦਾ ਰੂਪ ਬੰਨ੍ਹਿਆ।
- (ਸ) ਆਪਣੀ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਮਜਬੂਤ ਕਰਨ ਲਈ ਆਪ ਨੇ ਆਪਣੀ ਥਾਂ ਤੇ ਆਪਣਾ ਉਤਰ-ਅਧਿਕਾਰੀ ਆਪਣੇ ਸਰਵ ਸ੍ਰੇਸਟ ਚੇਲੇ ਜਾਂ ਸਿੱਖ ਭਾਈ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੂੰ ਬਣਾਇਆ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਰਖਿਆ ਜਿਸ ਦਾ ਭਾਵ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਅੰਗ ਹੀ ਹੈ।

#### गुरु ग्रंथ रत्नावली

## राग धनासरी

गगन मै थालु रिव चन्दु दीपक वने तारिका मंडल जनक मोती।
घूपु मलआनलो पवणु चवरो करे सगल वनराइ फूलंत जोती।१।
कैसी आरती होइ भव खंडना तेरी आरती।
अनहता सबद वाजंत मेरी।१। रहाउ।
सहस तव नैन नन नैन हिंह तोहि कउ सहस मूरित नना एक तोही।
सहस पद बिमल नन एक पद गंघ विनु सहस तव गंघ इव चलत मोही।२।
सब महि जोति जोति है सोइ।
तिस कै चानिण सभ मिंह चानणु होइ।
गुर साखी जोति परगटु होइ।
जो तिसु भावै सु आरती होइ।३।
हिर चरण कवल मकरंद लोभित मनो अनुदिनो मोहि आही पिआसा।
कृपा जलु देहि नानक सारिंग कउ, होइ जा ते तेरै नाइ वासा।४।३।

# गुरु नानक देव

श्री गुरु नानक देव जी सिक्ख सम्प्रदाय के मूल प्रवर्तक तथा प्रथम गुरु थे। इनका जन्म लाहौर के समीप तलवंडी नामक ग्राम (वर्तमान 'ननकाणा साहिव') में, वेदी वंश में, ईसवीय सन् १४६६ में हुआ था। शैशव अवस्था में इनको साधारण गुरमुखी, संस्कृत तथा फारसी की शिक्षा दी गई। इनके हृदय में सुप्त आध्यात्मिक अभिरुचियों और प्रवृत्तियों के चिन्ह इनके वात्य काल में ही दिखाई देने लग गए थे। इनके पिता महिता कालु जी ने इनकी उन अभिरुचियों एवं प्रवृत्तियों को पुष्ट होने से रोकने, तथा इनके हृदय में सांसारिक कार्यों की रुचि अंकुरित करने, के लिए इनको धनोपार्जन के कुछ व्यवसायों में संलग्न करने के प्रयत्न किए, परन्तु उनका ऐसा कोई प्रयत्न फल-दायक नहीं हुआ। निराश होकर उन्होंने इनको सुलतानपुर लोधी मेज दिया। यहां इनको नवाब के मोदी खाने में नौकरी मिल गई। यहां ये लगमग १३ वर्ष तक कार्य करते रहे।

सुलतानपुर लोघी के समीप 'वेई' नाम की नदी बहती है। नानकदेव प्रतिदिन प्रातः उसमें स्नान करने जाया करते थे। ईसवीय सन् १४६६ में, जब एक दिन ये नदी में स्नान के लिए गए तब, इनको मगवान् के दर्शन हुए, और मगवान् ने इन्हें 'गुरुता' के प्रकाश का दान दिया। इस घटना के शीघ्र अनन्तर ये मगवान् के निर्दिष्ट उद्देश्य को पूर्ण, तथा धर्म को प्रतिष्ठित, करने के प्रयोजन से देश-भ्रमण के लिए प्रस्थित हो गए।

श्री गुरु नानक देव जी ने समस्त भारत तथा कई अन्य देशों में भ्रमण करके धर्म का प्रचार, और अज्ञान-वश फैले अधर्म का नाश किया। धर्म के प्रचार के लिए इन्होंने पांच बड़ी यात्राएं की :--

- (क) कुरुक्षेत्र, हरद्वार, काशी, गया, जगन्नाथ पुरी इत्यादि हिन्दू तीथों की यात्रा प्रथम यात्रा थी। इस यात्रा में इन्होंने धर्म और अधर्म का निर्णय किया और वेष, रीति, प्रया, दम, निस्सार पूजा, इत्यादि जिन वातों का ग्रहण धर्म समक्त कर किया जा रहा था, उनकी सार-हीनता को स्पष्ट करके दिखलाया।
  - (ख) द्वितीय यात्रा में इन्होंने पंजाब से सिंहल-द्वीप (लंका) तक धर्म प्रचार किया।
- (ग) तृतीय यात्रा कश्मीर तथा हिमाचल के कुछ अन्य मार्गों की हुई। इस यात्रा में ये कश्मीर के प्रसिद्ध विद्वानों, तथा अन्य पर्वतीय स्थानों में निवास करने वाले योगियों, सिद्धों और नाथों से, मिले, और इन प्रदेशों में धर्म का प्रचार करते रहे।

#### गुरु नानक देव

- (घ) चतुर्थ यात्रा में ये मुसल्मानों के धर्म-केन्द्र मक्का, मदीना, वग्रदाद इत्यादि नगरो में पहुंचे, और वहां के निवासियों को मच्चे धर्म का सन्देश सुनाते रहे।
- (ङ) चनुर्थ यात्रा के अनन्तर ये पंजाब में अपने बसाए हुए नगर करतारपुर में रहने लगे। परन्तु कुछ काल के पञ्चात् फिर यात्रा के लिए प्रस्थित हो गए। यह यात्रा पंजाब तक ही सीमित रही। इस यात्रा में इनका ध्येय विशेष रूप से सैदपुर, पाकपटन, मुलतान, अचल वटाला प्रमृति केन्द्रों को देखना था। मैदपुर को बाबर के आक्रमणों ने ध्वस्त कर दिया था। उसके ध्वंम को देख कर श्री गुरु नानक देव जी का हृदय मुंह को आ गया। पाकपटन और मुलतान उस काल में इसलाम के केन्द्र थे। वहां श्री गुरुदेव ने सब धर्मों की एकना एवं समानता का सन्देश दिया। अचल वटाला ग्रोगियों और सिद्धों का केन्द्र था।

इस प्रकार श्री गुरुदेव ने जीवन के लगभग २२ वर्ष धर्म प्रचारार्थ, देश-विदेश की यात्राओं में व्यतीत किए। ये १८ वर्ष करतारपुर में रहे, और वही ईसवीय सन् १५३६ में 'जोनी जोत समाए'। करतारपुर में इन्होंने अपने जीवन को अपने धार्मिक उद्देश्यों के अनुसार साचे में ढाल कर लोगों को उस मार्ग का साक्षात्कार करवाया जिस मार्ग का अनुसरण करके कोई मनुष्य एक साथ राजा और योगी दोनों हो सकता है।

श्री गुरु नानक देव जी ने अपनी धर्म-यात्राओं में नाम-मार्ग, परमात्मा के एकत्व और मत्य-आचारशाली जीवन का उपदेश दिया। इन्होंने लोगों के हृदयों में इस भावना को सुदृढ़ करने का यन्त किया कि परमात्मा एक है और अन्य कोई शक्ति उसके तृत्य नहीं है। भगवन्नाम के स्मरण. और भगवान् में ध्यान लगाने से मनृष्य को वह बल प्राप्त हो सकता है जिसे पाकर जीवन में मत्य पर स्थिर रहना समय है। आध्यान्मिक जीवन में दिखावे की पूजा. पाठ, धार्मिक रीति इत्यादि का बुछ लाम नहीं। अतः श्री गुरु देव ने दम-मुक्त जीवन पर बल दिया है, और उसे ही सच्चा धर्म कहा है। धर्म के सम्बन्ध में अपने अभिमत दार्शनिक नत्य को श्री गुरु देव ने अपने एक मूल मन्त्र में भर दिया है। वह मूल मन्त्र इस प्रकार है:—

"१ ओ सतिनामु करता पुरस् निरभे निरवैक अकाल मूर्रात अजूनी सैम गुर प्रसादि ।"

इस मूल मन्त्र में नत्य. निर्माण. समानता, स्वतत्रता और शिष्टाचार पर बल दिया गया है। सच्चा धर्म वह है जिसमें परमात्मा और मनुष्य के मध्य मेद की दीवार के लिए स्थान नहीं है। भगवान् का भक्त मनुष्य मत्य का वाहक होता है और वह जीवन में निर्माण-कार्य का कर्त्ता, निर्मय नथा निर्वीर रहना है. तथा मानवना की पीडा का निवारक होता है। वह न स्वयं किमी अन्य के अधीन रहता है, और न किमी अन्य को अपने अधीन रखता है। उसका आचार-व्यवहार ज्ञान-प्रधान, विनयशाली नथा माधूर्य में मिक्त होता है।

श्री गृरु नानक देव जी ने अपनी धर्म-यात्राओं के काल में अनेक स्थानों पर 'मगते' स्थापित की थी, और उनके 'मुखी' निश्चित किए थे। इसमें प्रकट है कि वे धर्म के प्रचारार्थ अपने अनुयायियों के व्यापक मधटन एवं जत्थेवन्दी के अभिलापी थे। उन्होंने अपने प्रवर्तित आन्दोलन को जत्थेवन्दी द्वारा अधिक पुष्ट करने, तथा गुरु को जत्थेवन्दी का नेता बनाने के लिए निम्न- निवित्त विशेष कार्य किए:—

- (क) उन्होंने अपनी वाणी को ग्रन्थ रूप में सगृहित करके उसे अपने उत्तराधिकारी श्री गुरु अगद देव जी को प्रदान किया।
- (ख) उन्होंने करतारपुर मे एक विशेष मगत की स्थापना की, और उमके नित्य-कर्म निश्चित किए।
- (ग) उन्होने 'नगर' (भोजन शाला) की परम्परा का प्रारंग किया, और करतारपुर में की जाने वाली अपनी खेती में होने वाली आय में 'लगर' जारी रखा। इस प्रकार उन्होंने अपने उस प्रसिद्ध सिद्धान्त को क्रियात्मक रूप देकर दिखलाया जिसके तीन अग है—जीविका के लिए कर्म करना, भगवान् का नाम जपना, और अपनी कमाई में में अन्यों को खिला कर स्वयं खाना।
- (घ) अपने प्रवर्गित धर्मान्दोलन को पुष्ट करने के प्रयोजन से उन्होंने अपना उत्तराधिकारी अपने श्रेष्ठ सिक्ख (शिष्य) माई लहिणा को घोषित किया और उसका नाम गुरु अगद देव रखा।' 'अगद' शब्द मे उनका भाव था कि यह मेरा धरीर ही है।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### RAG DHANASRI

ARTI

(Hymn of Praise)

The whole Heaven with its myriad lights goes round and round my Beloved! The little stars are as pearls! The wind fans Him. And there rises in His temple the incense from the hearts of a million flowers, The endless music of creation resounds! A million eyes hath my Beloved! And yet no mortal eyes! A inillion lotus-feet are His. And yet no mortal feet! I die with joy of the perfume of His presence! His Flesh emits a million perfumes! And yet He hath no scent! He is the Light of Life, By the beams of His face the stars burn bright. And He is the soul of everything, My Arti is my waiting for things to be as He willeth. When the Master comes and stands by, the Divine Light is revealed! The Moon of His lotus-feet draws me like a Thirsty sarang whose thirst daily increases. O God! come and bestow on me Thy saving grace. And let me repose for ever in Thy Holy, Holy, Naming Thee.

### **GURU NANAK**

(1469-1539)

In a world rife with falsehood, sunk in superstitions and plagued by all kinds of inequities and inequalities, Guru Nanak rang in the gospel of truth, universal love and brotherhood. The Founder Guru of the Sikhs and one of the greatest and saintliest of saviours, he redeemed the soul of a moribund society that had experienced a total eclipse, if not annihilation, of all abiding human values. The condition of the contemporary society has been vividly described by the First Master in the well-known words:

"This age is a knife, kings are butchers; justice hath taken wings and fled.

In this completely dark night of falsehood the moon of truth is never seen to rise."

Gurù Nanak was born in a Bedi family at Talwandi (Nankana Sahib), near Lahore, in 1469. At an early age he learnt Sanskrit, Persian and the prevalent form of Gurmukhi. He was a precocious child with a pronounced penchant for religion. His father, Mehta Kalu, made vain efforts to woo him to a mundame mode of life. Accordingly, he was got employed in a Government store of the Nawab of Sultanpur where he served for 13 years.

It was in 1499 that the day of destiny of ecstatic communion with God came. While taking his daily bath in the rivulet Bain that flows near Sultanpur, Nanak had his illumination through a soul-stirring

#### **GURU NANAK**

vision of Almighty God. It was here that the Guru delivered his great sermon in the memorable words "There is no Hindu, there is no Musalman." The spiritual enlightenment enjoined on him a mission to the propagation of which he consecrated his entire life. He set out on his great *Udasis* (Missionary journeys) to deliver God's message to sinning and suffering humanity.

He toured the whole of India and many foreign countries, preaching the gospel of true religion and rooting out ignorance and evil. The great Guru undertook five major missionary journeys in this behalf

In the course of his first long travel. Guru Nanak visited celebrated Hindu places of pilgrimage like Kurukshetra, Banaras and Jagnnath Puri. He taught people how to distinguish *Dharma* from *Adharma* and abandon such pretentious rituals and prayers as constituted the accepted religious practice of the times. During his second journey the Guru went as far as Sangla Deep and having done his ministry returned to the Punjab.

The Master's third missionary journey is known for his discussions with reputed Kashmiri Pandits and savants and for his visits to famous haunts of the Yogis, the Sidhas and the Nathas in the Himalayas. The Guru preached truth and righteousness wherever he went

The fourth missionary journey comprised the Master's visit to prominent Muslim shrines in Mecca, Medina and Baghdad. After his return to the Punjab, the Guru set out on his fifth and final journey. This time he confined his travel to places nearer home such as Saidpur, Pakpattan, Multan, Achal Batala, etc Saidpur had been sacked by Babar's forces. Deeply moved by spectacle of infinite human suffering resulting from the inhuman atrocities perpetrated by the Mughal invader, the Guru chanted hymns of Sorrow.

At Achal Batala, a renowned centre of the Yogis and Sidhas, the Guru preached the unity and equality of all religions. For twenty-two years Guru Nanak propagated his faith in India and abroad During his 18 years' stay at Kartarpur, he incarnated into splendid deeds the lofty ideals that he had been preaching all his life. Thus, by his own inspiring example, the Guru demonstrated how Raj and Yog, the wordly and the spiritual modes of life could be happily and fruitfully conjoined.

During his extensive missionary journeys. Guru Nanak exhorted the benighted humanity to pursue the path of divine meditation. He stressed the significance of righteous living above all other things. The Guru made men realise that there is only one God Who is peerless. He held that through Nam Simran (Meditation of God's Name) and concentration on Shabad (the word) man could muster up courage enough to uphold truth in his life.

Guru Nanak cried down all cant and blind observance of soulless customs, rites and rituals. The Guru averred that they were a meaningless meandering unconnected with the attainment of man's spiritual destiny. Thus he rightly laid accent on pious practical living which alone constitutes true religiosity.

The quintessence of Guru Nanak's philosophy is enshrined in his mul mantra. He has aptly emphasised the imperative need of truth and beauty, freedom and fraternity. According to Guru Nanak, religion implies a communion between God and man. As a corollary to this, a person who devotes himself to Nam Simran is naturally virtuous and fearless. Unsulfied by ill-will or enmity, he works for the amelioration of the weak and the down-trodden. His noble actions give an impulse to his aesthetic sensibility. A truely religious man of the Guru's conception is opposed alike to serfdom and masterdom. His life is radiant with love and humility, sweetness and light.

Indeed, Guru Nanak wanted to unite and organise his disciples in order to give religion true solidarity. To this end, he established sangat (congregations) at numerous places and appointed their chiefs. Besides, he compiled his writings in book form which he handed over to his successor, Guru Angad Dev.

The Guru established a sangat at Kartarpur and prescribed a set of values to be cherished and practised. He also founded the great institution of langar (free community-kitchen) and spent his earnings from land on running it. Thus, he gave a living form to his doctrine of work, Nam Simran and the Temple of Bread. The Guru nominated Bhai Lehna, his most beloved and trusted disciple, for the exalted office of the Guru after him. In the Adi Granth are enshrined 974 hymns by the First Master.

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

## ਸਲੌਕ

ਇਹੁ ਜਗੁ ਸਚੈ ਕੀ ਹੈ ਕੋਠੜੀ ਸਚੇ ਕਾ ਵਿਚਿ ਵਾਸੁ। ਇਕਨਾ ਹੁਕਮਿ ਸਮਾਇ ਲਏ ਇਕਨਾ ਹੁਕਮੇ ਕਰੇ ਵਿਣਾਸੁ। ਇਕਨਾ ਭਾਣੈ ਕਢਿ ਲਏ ਇਕਨਾ ਮਾਇਆ ਵਿਚਿ ਨਿਵਾਸੁ। ਏਵ ਭਿ ਆਖਿ ਨ ਜਾਪਈ ਜਿ ਕਿਸੈ ਆਣੇ ਰਾਸਿ। ਨਾਨਕ ਗਰਮੁਖਿ ਜਾਣੀਐ ਜਾ ਕਉ ਆਪਿ ਕਰੇ ਪਰਗਾਸੁ। ੩।

(ਵਾਰ ਆਸਾ)

# ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ

ਆਪ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦੇ ਦੂਜੇ ਗੁਰੂ ਹੋਏ ਜੋ ਸੰਨ 1539 ਤੋਂ 1552 ਤੱਕ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਗੱਦੀ ਤੇ ਸੁਸ਼ੋਭਿਤ ਰਹੇ।

ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਅਸਲ ਨਾਮ ਭਾਈ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਸੀ। ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ 1504 ਈ. ਵਿਚ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਪਿੰਡ 'ਮਤੇ ਦੀ ਸਰਾਂ' ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਆਪ ਦਾ ਪਿਤਾ ਪੁਰਖੀ ਧਰਮ ਦੇਵੀ ਦੀ ਉਪਾਸਨਾ ਸੀ। ਆਪ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਆਉਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਦੇਵੀ ਦੇ ਉਪਾਸਕ ਰਹੇ। ਸੰਨ 1531 ਦੇ ਨੇੜੇ ਤੇੜੇ ਆਪ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਿਖੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਮਿਲੇ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਟਿਕ ਗਏ। ਸੰਨ 1539 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਉਤਰ-ਅਧਿਕਾਰੀ ਬਣਾ ਕੇ ਗੱਦੀ ਤੇ ਬਿਠਾਇਆ ਅਤੇ ਆਪ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਮੱਥਾ ਟੇਕਿਆ।

ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੇ ਤਜਰਬੇ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਸਾਧਨਾਂ ਗੁਰੂ ਭਗਤੀ, ਗੁਰੂ ਸੇਵਾ, ਨਾਮ ਭਗਤੀ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਸੇਵਕ, ਚਾਕਰ, ਆਸ਼ਕ, ਭਂਗਤ ਨੂੰ ਇਕ ਸਮਾਨ ਬਿਆਨ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਸੇਵਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦਾ ਸਾਧਨ ਦਸਿਆ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਚਲਾਏ ਧਰਮ ਨੂੰ ਤੇ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਹੋਰ ਬਲਵਾਨ ਕਰਨ ਲਈ ਆਪ ਨੇ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਅਮਲੀ ਸਾਧਨ ਵਰਤੇ ।

- (ੳ) ਆਪ ਨੇ ਨਾਨਕ ਬਾਣੀ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਆਪ ਬਾਣੀ ਰਚ ਕੇ ਬਾਣੀ ਦੇ ਆਕਾਰ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਕੀਤਾ ।
- (ਅ) ਆਪ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਜਨਮ ਸਾਖੀ ਲਿਖਵਾਈ।
- (ੲ) ਆਪ ਨੇ ਆਪਣਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੇਂਦਰ ਨਵੀਂ ਥਾਂ ਖਡੂਰ ਵਿਖੇ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤਾ ਤੇ ਇਥੋਂ ਹੀ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰਦੇ ਰਹੇ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰੀਆਂ ਦਾ ਘੇਰਾ ਵਿਸ਼ਾਲ ਹੁੰਦਾ ਗਿਆ।
- (ਸ) ਆਪ ਨੇ ਸਿੱਖਾਂ ਵਿਚ ਵਿਦਿਆ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਲਈ ਪਾਠਸ਼ਾਲਾ ਖੋਲ੍ਹੀ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਖੇਡਾਂ ਆਦਿਕ ਦੁਆਰਾ ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਸਾਧਣ ਦਾ ਸ਼ੌਕ ਪੈਦਾ ਕੀਤਾ ।
- (ਹ) ਆਪ ਨੇ ਗੁਰਮੁਖੀ ਅੱਖਰਾਂ ਨੂੰ, ਸੋਧ ਸੁਧਾਈ ਕਰਕੇ, ਪ੍ਰਮਾਣਿਕ ਰੂਪ ਦਿਤਾ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਪੜ੍ਹਾਈ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਪ੍ਰਬੰਧ ਕੀਤਾ।
- (ਕ) ਆਪ ਨੇ ਉਚੇਚੇ ਤੌਰ ਤੇ ਗ੍ਰਿਹਸਤ ਧਰਮ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਕਿਰਤ ਕਰਨ, ਨਾਮ ਜਪਣ, ਵੰਡ ਛਕਣ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਨੂੰ ਮੁਖ਼ ਰਖ਼ਿਆ। ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਤਿਆਗੀ ਅਤੇ ਵੈਰਾਗੀ ਹੋਣ ਤੋਂ ਵਰਜਿਆ।
- (ਖ) ਆਪ ਨੇ ਲੰਗਰ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮਹਾਨਤਾ ਦਿਤੀ ਅਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਖਾਣ ਪੀਣ ਦੀ ਸਾਂਝ ਦੁਆਰਾ ਮਨੁੱਖੀ ਏਕਤਾ ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਸਿੱਖਾਂ ਵਿਚ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕੀਤਾ।
- (ਗ) ਆਪ ਨੇ 1552 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਆਪਣਾ ਉੱਤਰ-ਅਧਿਕਾਰੀ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟ ਸਿੱਖ ਸੇਵਕ ਅਮਰ ਦਾਸ ਜੀ ਨੂੰ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤਾ ਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਨਕ ਗੱਦੀ ਨੂੰ ਅਗੇ ਚਲਾਣ ਦਾ ਪ੍ਰਬੰਧ ਕਾਇਮ ਰਖਿਆ। ਇਹ ਸਾਰੇ ਕਦਮ ਐਸੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਹੋਰ ਜਥੇਬੰਦ ਕਰ ਦਿਤਾ।



# गुरु प्रंथ रत्नावली

# सलोक

'इह जगु सच्चे की है कोठड़ी सचै का विचि वासु। इकना हुकमि समाइ लए इकना हुकमे करे विणानु। इकना भाणे कि लए इकना माइआ विचि निवासु। एव नि आखि न जापई जि किसै आणे रासि। नानक गुरमृखि जाणीऐ जा कठ आपि करे परगासु।३।' वारआसा

# गुरू अंगद देव

सिक्त सम्प्रदाय के द्वितीय गुरु श्री अंगद देव जी थे। ये ईसवीय सन् १५३६ मे १५५२ तक श्री गुरु नानक देव जी की गद्दी पर विराजमान रहे।

श्री गृह अगद देव जी का पूर्व नाम मार्ड लिहणा जी था। इनका जन्म. पंजाव प्रदेश में. 'मते दी सरां' नामक ग्राम में, ईनवीय मन् १४०४ में हुआ था। इनके पूर्व जे देवी के उपासक थे. अतः श्री गृह नानक देव जी की शरण में आने में पूर्व ये भी देवी की उपासना किया करते थे। इन्होंने सन् १५३१ के समीप करतारपुर में श्री गृह नानक देव जी के दर्शन किए. और सब से वहीं श्री गृहदेव की सेवा में रहने लगे। सन् १५३६ में श्री गृह नानक देव जी ने इनको अपना उत्तराधिकारी घोषित करके गृह-गद्दी पर विराजमान किया. और इन्हें नमस्कार किया।

श्री गृरु अंगद देव जी की आत्मान्भूति के अनुसार प्रभृ-प्राप्ति के प्रमुख सावन हैं: - गृरु-भिक्ति. गृरु-सेवा और भगवन्नाम का भजन। ये सावन ही इनके उपदेशों के विद्येप विषय रहे। इनके प्रवचन के अनुसार सेवक. चाकर और प्रेमी भक्त सब एक-नुत्य है. तथा मेवा ही प्रभु-प्राप्ति का उत्तम साघन है।

श्री गुरु नानक देव जी द्वारा प्रवर्तित धर्म और उसके आन्दोलन की परिपुष्टि के प्रयोजन मे इन्होंने निम्नलिखित त्रियात्मक उपायो का अवलम्ब लिया :-

- (क) श्री गुरु नानक देव जी की वाणी का प्रचार किया, और स्व-रिचत वाणी का उनकी वाणी के साथ संयोग कर गुरु वाणी के परिमाण में वृद्धि की।
- (ख) श्री गुरु नानक देव जी की 'जनम साखी' लिखवाई। यह आद्य गुरु की प्रयम जीवनी है।
- (ग) अपना निवास, तथा धर्म-प्रचार-स्थान खंडूर को बनाया । इससे श्री गुरु नानक देव जी के अनुयायियों का कार्यक्षेत्र विशालतर हो गया ।
- (घ) सिक्तों में विद्या का प्रचार करने के लिए एक पाठशाला स्थापित की, तथा सिक्तों के मन में नाना प्रकार की खेलों में अभिकृति उत्पन्न करके शारीरिक उन्नति का प्रेम पैदा किया।
- (ङ) गुरमृखी लिपि का संशोधन करके उसे प्रामाणिक रूप दिया, तथा उस लिपि को पड़ाने का विशेष प्रवन्ध किया ।
- (च) गृहस्थ घर्म के महत्व का विशेष रूप से प्रचार किया, तथा 'जीविका के लिए कर्म करना, भगवान् कर नाम जपना, और अपनी कमाई में ने औरों को खिला कर स्वयं खाना', इन तीन पक्षों वाले सिद्धांन्त को प्रमुखना दी। सिक्यों को त्यागी और 'वैरागी' होने से रोका।
- (छ) 'लंगर' के महत्व पर विशेष ध्यान दिया, और सिक्खों के हृदयों में इस भावना को दृढ़ किया कि मिन्न-सिन्न जातियों और वर्णों में उत्पन्न नरनारियों के एक साथ मिल बैठ कर खाने पीने से मानवीय एकता पृष्ट होती है।
- (ज) ईसवीय सन् १४५२ में जोती जोत समाने से पूर्व अपने श्रेष्ठ सिक्त (शिष्य) मेवक अमरदास जी को उत्तराधिकार देकर गुक-गही पर विराजमान किया और इस प्रकार नानक-गही के आगे चलते रहने की व्यवस्था का मार्ग दिख-लाया। दिनीय श्री गुक देव के इन कार्यों से सिक्तों की जन्येवन्दी को विशेष शक्ति प्राप्त हुई।

#### **GURU ANGAD DEV**

#### Shloka

The World is the abode of the True One, in it the True One abides

Some, in His Will He mergeth in Himself, others
He destroys in His Will

Some, in His Will, He rids of Maya others in it
He involves

And who of us can say, O whom in His Mercy He'll bless.

Nanak, turns Guru-Ward but he, whose mind He Himself illumines

(Var Asa)

### **GURU ANGAD DEV**

(1504-1552)

The mantle of the First Master fell on Angad, the second Sikh Guru, in 1539, and he graced the exalted position till 1552

Born at Mate-de Saran, a Punjab village, in 1504, Guru Angad was originally known as Bhai Lehna His parents were orthodox Hindus and worshippers of the goddess Durga. The most momentous and exulting moment in Bhai Lehna's life came around 1531 when he met Guru Nanak at Kartarpur So powerful and profound was the Guru's divine spell on him that he wound up domestic affairs and devoted himself entirely to the service of the Guru and of fellow-men in whom the Lord constantly dwells Because of his patient and unpretentious service, he endeared himself to the Guru who lovingly called him 'Angad' (i.e., of my own limb) and elevated him to the Guruship

Imbibing the spirit of the First Master, Guru Angad began to disseminate the gospel of Guru Nanak to redeem the caste-worn and custom-ridden contemporary society. He denounced formalism and ritualism, and highlighted the edifying experience of the adoration of the Guru (Guru Bhakti), service of the Guru (Guru Seva), and divine meditation (Nam Bhakti). These he regarded as the noblest means of God-realisation. Guru Angad held service in high esteem. Indeed, he placed love of God and service of humanity on the same pedestal.

To consolidate and propagate the mission of Guru Nanak, the Second Master collected the celestial songs and teachings of his predecessor which, together with his own compositions, he transmitted to mankind. There are sixty-two hymns by Guru Angad in the Adi Granth.

Drawing on his own reminiscences and the accounts gathered from Bhai Bala and other disciples of the First Guru, the Second Master produced the first biography of Guru Nanak, and this became the earliest published prose-work in Punjabi

Guru Angad was also a great pioneer in education. He opened a School which, besides promoting the moral health of the students, organised wrestling exercises and manly sports. The Guru's system of education sought a harmonious development of the physical, intellectual and spiritual aspects of the human personality.

The Second Master modified and improved the Gurumukhi script and made arrangements for popularising it. Besides, he established his headquarters at Khandoor, and under his divine spell many embraced the Sikh religion. The Guru commended the significance of honest work and corporate kitchens. He exhorted the Sikhs not to take to renunciation or asceticism but to carry on the worship of God along with their worldly duties and obligations. Thus, he strengthened *Guru Ka Langar* or the Temple of Bread, an imaginative measure which helped enlist all men in a league of love.

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

## ਰਾਗ ਰਾਮਕਲੀ

ਕਰਮੀ ਸਹਜੁ ਨ ਊਪਜੈ ਵਿਣੁ ਸਹਜੈ ਸਹਸਾ ਨ ਜਾਇ। ਨਹ ਜਾਇ ਸਹਸਾ ਕਿਤੈ ਸੰਜਮਿ ਰਹੇ ਕਰਮ ਕਮਾਏ। ਸਹਸੈ ਜੀਉ ਮਲੀਣੁ ਹੈ ਕਿਤੁ ਸੰਜਮਿ ਧੌਤਾ ਜਾਏ। ਮੰਨੁ ਧੌਵਹੁ ਸਬਦਿ ਲਾਗਹੁ ਹਰਿ ਸਿਉ ਰਹਹੁ ਚਿਤੁ ਲਾਇ। ਕਹੈ ਨਾਨਕੁ ਗੁਰ ਪਰਸਾਦੀ ਸਹਜੁ ਉਪਜੈ ਇਹੁ ਸਹਸਾ ਇਵ ਜਾਇ। ੧੮।

(ਅਨੰਦ)

# ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ

ਆਪ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਤੀਜੇ ਗੁਰੂ ਹੋਏ ਤੇ ਸੰਨ 1552 ਤੋਂ 1574 ਈਸਵੀ ਤਕ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਗੱਦੀ ਤੇ ਸੁੜੋਭਿਤ ਰਹੇ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦਾ ਜਨਮ ਸੰਨ 1479 ਵਿਚ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਪਿੰਡ ਬਾਸਰਕੇ ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਆਪ ਦਾ ਪਿਤਾ-ਪੁਰਖੀ ਧਰਮ ਸਨਾਤਨੀ ਹਿੰਦੂ ਧਰਮ ਸੀ। ਕਈ ਵਾਰ ਆਪ ਹਿੰਦੂ ਤੀਰਥਾਂ ਦੀ ਯਾਤਰਾ ਤੇ ਗਏ। ਆਪ ਨੂੰ ਇਕ ਵਾਰੀ ਬੀਬੀ ਅਮਰੋ ਜੋ ਕਿ ਆਪ ਦੇ ਭਤੀਜੇ ਦੀ ਇਸਤ੍ਰੀ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਪੁਤਰੀ ਸੀ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਸੁਣਨ ਦਾ ਅਵਸਰ ਮਿਲਿਆ। ਇਸ ਬਾਣੀ ਤੋਂ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਹੋ ਕੇ ਆਪ ਉਸੀ ਸਮੇਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਗੱਦੀ ਦੇ ਮਾਲਕ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ ਦੀ ਸਰਨ ਵਿਚ ਆ ਗਏ। ਲਗਪਗ 1540 ਤੋਂ 1552 ਈਸਵੀ ਤਕ ਆਪ ਗੁਰੂ ਘਰ ਵਿਚ ਰਹਿ ਕੇ ਗੁਰੂ ਸੇਵਾ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਭਗਤੀ ਵਿਚ ਲੀਨ ਰਹੇ। 1552 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪ ਨੂੰ ਸਭ ਤੋਂ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟ ਸੇਵਕ ਸਿੱਖ ਜਾਣ ਕੇ ਨਾਨਕ ਗੱਦੀ ਆਪ ਨੂੰ ਸੌਂਪ ਦਿਤੀ। ਇਸ ਵੇਲੇ ਆਪ ਦੀ ਉਮਰ 72 ਸਾਲ ਦੇ ਕਰੀਬ ਸੀ।

ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਉਦੇਸਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਵਿਸੇਸ਼ ਬਲ ਗੁਰੂ ਸੋਵਾ ਅਤੇ ਨਾਮ ਸਾਧਨਾ ਤੇ ਦਿਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਦਸਿਆ ਕਿ ਨਾਮ ਮਾਰਗ ਤੋਂ 'ਸਹਜ' ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, 'ਸਹਸਾ' ਮਿਟਦਾ ਹੈ ਅਤੇ 'ਆਨੰਦ' ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। 'ਆਨੰਦ' ਭਗਤ ਦੀ ਉਹ ਅਵਸਥਾ ਹੈ ਜਦੋਂ ਉਹ ਆਪਣੇ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਮਿਲ ਚੁਕਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਨਾਮ, ਸਹਜ, ਅਨੰਦ ਕੇਵਲ ਗੁਰੂ ਕ੍ਰਿਪਾ ਨਾਲ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ।

ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ 22 ਸਾਲ ਦੇ ਗੁਰਤਾ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਮਜ਼ਬੂਤ ਕਰਨ ਲਈ ਹੇਠ ਦਿਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕੰਮ ਕੀਤੇ ।

- (ੳ) ਆਪ ਨੇ ਲਹਿਰ ਦੇ ਖੇਤਰ ਨੂੰ ਵਧਾਉਣ ਲਈ ਆਪਣਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੇ ਦਰ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਨੂੰ ਬਣਾਇਆ। ਇਥੇ ਹੀ ਆਪ ਨੇ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਧਰਮ ਅਸਥਾਨ ਜਾਂ ਤੀਰਥ ਇਕ ਵੱਡੀ ਬਉਲੀ ਬਣਾ ਕੇ ਕਾਇਮ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਤੀਰਥ ਤੋਂ ਹੀ ਆਪ ਨੇ ਦੀਵਾਲੀ ਤੇ ਵਿਸਾਖੀ ਤੇ ਸਮੇਂ ਤੇ ਮੇਲੇ ਲਗਉਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੇ। ਉਚੇਚੇ ਤੌਰ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਮੇਲਿਆਂ ਤੇ ਸਾਰੇ ਸਿੱਖ ਦੂਰ ਦੂਰ ਤੋਂ ਇਕੱਠੇ ਹੋਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਏ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਥੇਬੰਦੀ ਮਜਬੂਤ ਹੁੰਦੀ ਗਈ।
- (ਅ) ਆਪ ਨੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨੂੰ ਹੋਰ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲੀ ਕਰਨ ਲਈ ਸਾਰੇ ਭਾਰਤ ਵਿਚ 22 ਥਾਵਾਂ ਤੋਂ ਪ੍ਰਚਾਰ–ਕੇਂਦਰ ਬਣਾਏ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ 22 ਮੰਜੀਆਂ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਹਰ ਮੰਜੀ ਦਾ ਮੁਖੀ ਉਚੇ ਜੀਵਨ ਵਾਲਾ ਪ੍ਰਚਾਰਕ ਸਿੱਖ ਹੁੰਦਾ ਸੀ।
- (ੲ) ਆਪ ਨੇ ਲੰਗਰ ਦੀ ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਇਹ ਹੁਕਮ ਦੇਕੇ ਹੋਰ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟਤਾ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕੀਤੀ ਕਿ ਜੇ ਕੋਈ ਗੁਰੂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਦਾ ਅਭਿਲਾਖੀ ਹੈ, ਉਹ ਪਹਿਲਾਂ ਲੰਗਰ ਵਿਚ ਬੈਠ ਕੇ ਭੋਜਨ ਕਰੇ । ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਚ ਨੀਚ, ਅਮੀਰ ਗਰੀਬ ਦੀ ਵਿੱਥ ਮਿਟਦੀ ਗਈ ਅਤੇ ਸਾਰੀ ਮੰਗਤ ਜਥੇਬੰਦ ਹੁੰਦੀ ਗਈ ।



ਗੁਰੂ ਅਮਰ ਦਾਸ

गर्भ ग्रमर दास

**GURU AMAR DAS** 

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

- (ਸ) ਆਪ ਨੇ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਦਿਲਚਸਪੀ ਲਈ ਅਤੇ ਸਤੀ ਦੀ ਰਸਮ, ਸ਼ਰਾਬਨੌਸ਼ੀ ਅਤੇ ਪਰਦੇ ਦੀ ਰਸਮ ਵਿਰੁਧ ਪਚਾਰ ਕੀਤਾ।
- (ਹ) ਆਪ ਨੇ ਸਿੱਖਾਂ ਲਈ ਮਰਨੇ ਪਰਨੇ ਤੇ ਜਨਮ ਸਮੇਂ ਦੀਆਂ ਰਸਮਾਂ ਨਿਸਚਿਤ ਕੀਤੀਆਂ ਜਿਸ ਦੇ ਫਲ ਸਰੂਪ ਉਹ ਆਮ ਭਾਰਤੀਆਂ ਤੋਂ ਵਿਸ਼ਵਾਸ਼ ਵਿਚ ਅੱਡਰੇ ਦਿਸਣ ਲੱਗ ਪਏ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਇਕ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦੌਰਾ ਕੀਤਾ, ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹਿੰਦੂ ਤੀਰਥਾਂ ਤੇ ਗਏ। ਆਪ ਪ੍ਰਚਾਣੇ ਮੇਲੀਆਂ ਨੂੰ ਮਿਲੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਧਰਮ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਪਹੁੰਚਾਇਆ।
- (ਕ) ਆਪ ਨੇ ਸਮਰਾਟ ਅਕਬਰ ਤੋਂ ਤੀਰਥ ਯਾਤਰਾ ਕਰ ਦੀ ਮਨਸੂਖੀ ਕਰਾ ਦਿਤੀ। ਅਕਬਰ ਆਪ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਲੰਗਰ ਦੇ ਪ੍ਰਬੰਧ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਬੜਾ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਹੋਇਆ ਅਤੇ ਉਸ ਨੇ ਲੰਗਰ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਲਈ ਕੁਝ ਜ਼ਮੀਨ ਦਾ ਪਟਾ ਦੇਣ ਲਈ ਇੱਛਾ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤੀ। ਪਰ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਇਹ ਦਸ ਕੇ ਕਿ ਇਹ ਲੰਗਰ ਆਮ ਜਨਤਾ ਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਮ ਜਨਤਾ ਹੀ ਇਸ ਨੂੰ ਚਲਾਵੇਗੀ ਉਹ ਪਟਾ ਲੈਣ ਤੋਂ ਨਿਮਰਤਾ ਨਾਲ ਇਕਰਾਰ ਕਰ ਦਿਤਾ।
- (ਖ) ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਥ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਬਾਣੀ ਰਚੀ ਅਤੇ ਬਾਣੀ ਦੀ ਸੰਭਾਲ ਤੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਲਈ ਪੋਥੀਆਂ ਲਿਖਾਈਆਂ। ਆਪ ਦੇ ਪੋਤਰੇ ਸਹੰਸਰ ਰਾਮ ਨੇ ਦੋ ਪੋਥੀਆਂ ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਤਿੰਨਾਂ ਹੀ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਬਾਣੀ, ਸਣੇ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਦੇ, ਇਕੱਤਰ ਕੀਤੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਪੋਥੀਆਂ ਨੂੰ ਬਾਬ਼ਾ ਮੋਹਨ ਜੀ ਵਾਲੀਆਂ ਪੋਥੀਆਂ ਆਖਦੇ ਹਨ।
- (ਹ) ਆਪ ਨੇ ਆਪਣਾ ਉਤਰਾਧਿਕਾਰੀ ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ ਜੀ ਨੂੰ ਨਿਯਤ ਕੀਤਾ ।

# राग रामकली

करमी महजु न ऊपजै विणु सहजै महमा न जाड । नह जाड सहमा कितै मजिम रहे करम कमाए । महमै जीउ मलीणु है कितु मंजिम घोता जाए । मंनु घोवहु सबदि लागहु हरि मिउ रहहु चितु लाड । कहै नानकू गुर प्रमादी सहजु उपजै इह सहमा डब जाड ।'१८।

'अनंद'

# गुरु अमरदास

सिक्त मम्प्रदाय के तृतीय गुरु श्री अमरदास जी थे । ये श्री ग्रु नानक देव जी की स्थापित गुरु-गद्दी पर ईसवीय सन् १५५२ मे १५७४ तक विराजमान रहे ।

इनका जन्म ईसवीय मन् १४७६ मे, पंजाब में 'वासरके' नामक ग्राम में हुआ था। इनके पूर्वज सनातनधर्मी थे। इन्होंने अनेक बार हिन्दू तीर्थी की यात्रा की थी। इनके मतीजे मे श्री गुरु अंगद देव जी की पुत्री अमरो का विवाह हुआ था। एक बार इनको अमरो मे श्री गुरु नानक देव जी की वाणी श्रवण करने का अवसर मिला। उसमे ये इतने प्रभावित हुए कि श्री गुरु अंगद देव जी की बारण में जाकर रहने लग गए। लगभग ईमवीय सन् १४४० से १५५२ तक ये बहां अनन्य मन से श्री गुरुदेव की मेवा, तथा मगवद्-मिक्त, में नीन रहे। ईसवीय सन् १५५२ में, जब इनकी आयु प्रायः ७२ वर्ष की थी, श्री गुरु अंगद देव जी ने, इनको श्रेष्ठ मेवक शिष्य (सिक्य) समक्ष कर गुरु-गद्दी पर आमीन कर दिया।

डन्होंने श्री गुरु नानक देव जी के सिद्धान्तों के प्रचार में गुरु सेवा और नाम-साघना पर सबसे अधिक वल दिया । इन्होंने वतलाया कि नाम-साघना में 'सहज' की प्राप्ति होती है, 'सहसा' (भ्रम) का नाग होता है, और 'आनन्द' मिलता है। 'आनन्द' मिलता है। 'आनन्द' मिलता है। 'बानन्द' कित की वह अवस्था है जिसमें आत्मा परमात्मा में लीन हो जाती है। 'नाम', 'सहज' और 'आनन्द' इन तीनों की उपलब्धि गुरु-कृपा मे ही होती है।

ये वार्डस वर्ष गुरु गद्दी पर विराजमान रहे, और इस कालाविध में इन्होंने सिक्ख सम्प्रदाय की वृद्धि के लिए निम्नलिखित कार्य किए:--

- (क) अपना प्रचार-केन्द्र गोडन्दवाल नामक ग्राम को बनाया । यहां इन्होंने एक वड़ी बावड़ी बनवाई । यह सिक्ख सम्प्रदाय का प्रथम तीर्थ-स्थान है । इसी बावड़ी पर इन्होंने दीपावली और वैशाख़ी के दिन मेला लगाना प्रारंम किया इन मेलो पर यहां दूर-दूर से सिक्क्व आने लगे । इससे सिक्ख संगठन को बल प्राप्त होता गया ।
- (ख) सिक्य धर्म के प्रचार को विशेष प्रगति देने के लिए इन्होंने समग्र भारत, में, भिन्न-भिन्न स्थानों पर २२ धर्म-प्रचार-केन्द्रों की स्थापना की । इन केन्द्रों को 'मंजी' ('मंच' पीठः का नाम दिया गया । प्रत्येक 'मंजी' का अध्यक्ष ऐसा सिक्य नियुक्त किया गया जिसका चरित्र उज्ज्वल हो और जिसमें धर्म के प्रचार की गहरी लगन हो ।
- (ग) इन्होंने 'लगर' की परम्परा को पुष्ट करने के लिए आदेश किया कि गुरु-दर्शन के अभिलापी प्रत्येक नरनारी को गुरु दर्शन के पूर्व 'लगर' में 'संगत' के साथ मोजन करना होगा। इसका परिणाम यह हुआ कि गुरु-मक्तों में उच्च-नीच, अथवा अमीर-गरीब का मेद-माव लुप्त होता गया, और समस्त मक्त-मंडलों में जत्येवन्दी की मावना दृढ़ होती गई।

## गुरु गंथ रत्नावली

- (घ) इन्होंने समाज के हित के कार्यों में अभिरुचि दिखलाई; अतः सती प्रथा तथा मदिरा-सेवन का निपेघ किया।
- (ङ) इन्होंने सिक्खों के लिए जन्म, मरण एवं विवाह के संस्कारों की विशेष विधियां निश्चित कीं। इससे भारतीय जनता में सिक्खों का एक पृथक् सम्प्रदाय दिखाई देने लगा।
- (च) इन्होंने अकबर से कह कर शासन की ओर से तीथों पर लगने वाले कर को बन्द करवा दिया। इनके सिद्धान्तों से, विशेषतः 'लंगर' के प्रबन्ध से, अकबर अत्यंत प्रमावित हुआ। उसने 'लंगर' की सहायता के लिए कुछ मूमि जागीर के रूप में देने की इच्छा प्रकट की। परन्तु श्री गुरु देव ने कहा कि 'लंगर' सर्व साधारण जनता की वस्तु है और वहीं इसे चलाएगी। यह तर्क उपस्थित करके इन्होंने जागीर स्वीकार नहीं की।
- (छ) इन्होंने श्री गुरु नानक देव जी की वाणी का प्रचार किया, स्वयं वाणी की रचना की, तथा गुरुवाणी को सुरक्षित तथा प्रचलित रखने के लिए उसकी अनेक प्रतिलिपियां करवाई। इनके पौत्र सहंसर राम ने, भक्तों की वाणी के साथ, प्रथम तीन गुरुओं की वाणी का संग्रह किया। वह संग्रह दो खंडों में है, और उनको 'मोहन जी की पोथियां' कहते हैं।
- (ज) इन्होंने गुरु गद्दी का अधिकार श्री गुरु रामदास जी को प्रदान किया।

#### GURU AMAR DAS

#### **RAG RAMKALI**

Through mere deeds, poise cometh not to the mind,
And without poise one's doubt is stilled not.
Yea, through no other discipline is the Doubt dispelled.
Howsoever many one doeth the deeds
With Doubt is the mind stained:
Through what discipline is it to be cleansed?
Pray, attune thyself to the Word and so cleanse thy mind
And in it cherish thou thy Lord.
Sayeth Nanak "Thus, By the Guru's Grace,
Doth poise come to the mind and one's
Doubt is dispelled"

(Anand)

### GURU AMAR DAS (1479-1574)

Guru Amar Das, the seventy-three years old disciple who had distinguished himself for his humility and simplicity in Guru Angad's holy company was nominated Guru in 1552

Born of orthodox Hindu parents in Baserke, a Punjab village, in 1479, Guru Amar Das was a great pilgrim. Once he happened to listen to a rapturous chanting of Guru Nanak's *Japji* by Bibi Amro, Guru Angad's daughter and his nephew's wife. He was so much enthralled by its supernal note that he repaired instantly to Guru Angad, the Second Master. He spent about 12 years, from 1540 to 1552 in selfless service and deep meditation, amidst an aura of holiness and splendour radiating from his beloved Guru.

While expounding the gospel of Guru Nanak, the Third Master laid special stress on the service of the Guru and contemplation of the Lord's Name. He asserted that man could attain Sahaj (tranquility) through the path of the holy name. All doubts disappear and he attains Ananda (bliss) a stage achieved by the Bhakts through God-realisation. He also held that these values could be acquired only through the Guru's grace

During the 22 years of his ministry, Guru Amar Das took quite a few significant measures to consolidate the Sikh religion, as also to endear it to the masses of men. To widen the scope of the movement, he made Goindwal his missionary centre. Here he caused a big bavali (a sort of well) dug and organised festivals on the occasion of Deepavali and Baisakhi. A large number of Sikhs from far-flung places flocked to Goindwal. Indeed it became the first place of pilgrimage.

Besides, the Guru set up twenty-two *manjis*, or dioceses in different parts of the country where Sikhism had taken roots. Each *Manji* was placed under the charge of a pious Sikh with whose effort the Sikh *Sangats* (congregations) met daily and chanted the Guru's hymns.

The Third Master invested the institution of *langar* with a kind of inviolable sanctity. Thus, no one could, have *darshan* of the Guru without first partaking of food in the *langar*. This had the desired effect of proclaiming and establishing the essential equality of all mankind. In the Guru's Temple of Bread, the rich and the poor, the high-born and the untouchable, ate together as members of an integrated human family. The Guru also fought other rampant social evils like *Sati*, drink and *Purdah*. With a view to marking out the Sikhs as a distinct people, Guru Amar Das prescribed a set of rites to be followed on occasions such as birth and death. The Guru also visited Hindu cities of pilgrimage and there, too, he propagated the gospel of Guru Nanak.

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

Nor did the Guru ignore the socio-economic problems of the people. He persuaded Emperor Akbar to abolish the pilgrim tax, an oppressive measure that hurt the sentiments of the non-Muslims. Akbar, who visited the Guru was so deeply impressed with his ideology, particularly his Temple of Bread, that he offered a gift of land for the *langar*. The Guru politely declined the offer, saying that the *langar* belonged to the common man who alone must manage it.

Guru Amar Das not only preached Guru Nanak's word but also composed his own hymns. He had quite a few copies of the hymns of the Gurus prepared in order to preserve and propagate the holy word. Under his directions, his grandson, Sahsar Ram compiled the compositions of the first three Gurus along with those of the Bhaktas in two volumes, known as Baba Mohan's volumes. There are 907 hymns by Guru Amar Das in the Adi Granth.

In short, under the aegis of the Third Master, the great movement of Sikhism, besides ministering to man's moral needs also addressed itself to his creature problems.

## ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ

ਰਾਗ ਗੁਜਰੀ

ਹਰਿ ਕੇ ਜਨ ਸਤਿਗੁਰ ਸਤਪੁਰਖਾ ਬਿਨਉ ਕਰਉ ਗੁਰ ਪਾਸਿ।
ਹਮ ਕੀਰੇ ਕਿਰਮ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਾਈ ਕਰਿ ਦਇਆ ਨਾਮੂ ਪਰਗਾਸਿ। ੧।
ਮੇਰੇ ਮੀਤ ਗੁਰਦੇਵ ਮੌਕਉ ਰਾਮ ਨਾਮੂ ਪਰਗਾਸਿ।
ਗੁਰਮਤਿ ਨਾਮੂ ਮੇਰਾ ਪ੍ਰਾਨ ਸਖਾਈ ਹਰਿ ਕੀਰਤਿ ਹਮਰੀ ਰਹਰਾਸਿ। ੧। ਰਹਾਉ।
ਹਰਿਜਨ ਕੇ ਵਡਭਾਗ ਵਡੇਰੇ ਜਿਨ ਹਰਿ ਹਰਿ ਸਰਧਾ ਹਰਿ ਪਿਆਸ।
ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮੂ ਮਿਲੇ ਤ੍ਰਿਪਤਾਸਹਿ ਮਿਲਿ ਸੰਗਤਿ ਗੁਣ ਪਰਗਾਸਿ। ੨।
ਜਿਨ ਹਰਿ ਹਰਿ ਹਰਿਰਸੁ ਨਾਮੂ ਨ ਪਾਇਆ ਤੋਂ ਭਾਗਹੀਣ ਜਮ ਪਾਸਿ।
ਜੋ ਸਤਿਗੁਰ ਸਰਣਿ ਸੰਗਤਿ ਨਹੀਂ ਆਏ ਪ੍ਰਿਗੁ ਜੀਵੇ ਪ੍ਰਿਗੁ ਜੀਵਾਸਿ। ੩।
ਜਿਨ ਹਰਿਜਨ ਸਤਿਗੁਰ ਸੰਗਤਿ ਪਾਈ ਤਿਨ ਧੁਰਿ ਮਸਤਕਿ ਲਿਖਿਆ ਲਿਖਾਸਿ।
ਧਨੁ ਧੈਨੁ ਸਤਸੰਗਤਿ ਜਿਤੁ ਹਰਿਰਸੁ ਪਾਇਆ ਮਿਲਿ ਜਨ ਨਾਨਕ ਨਾਮੂ ਪਰਗਾਸਿ। ੪। ੧।

# ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ

ਆਪ ਸਿੱਖ ਮਤ ਦੇ ਚੌਥੇ ਗੁਰੂ ਸਨ ਜੋ ਸੰਨ 1574 ਤੋਂ 1581 ਈਸਵੀ ਤਕ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਗੱਦੀ ਤੇ ਬਿਰਾਜਮਾਨ ਰਹੇ। ਆਪ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਪੁਤਰੀ ਬੀਬੀ ਭਾਨੀ ਜੀ ਦੇ ਪਤੀ ਸਨ। ਪਰ ਆਪ ਨੇ ਸਦਾ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਗੁਰੂ ਮੰਨਿਆ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਘਰ ਦੀ ਤਨ ਮਨ ਨਾਲ ਸੇਵਾ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਨਾਮ ਸਾਧਨਾ ਵਿਚ ਪਰਪੱਕ ਰਹੇ। ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਗੱਦੀ ਬਖਸੀ।

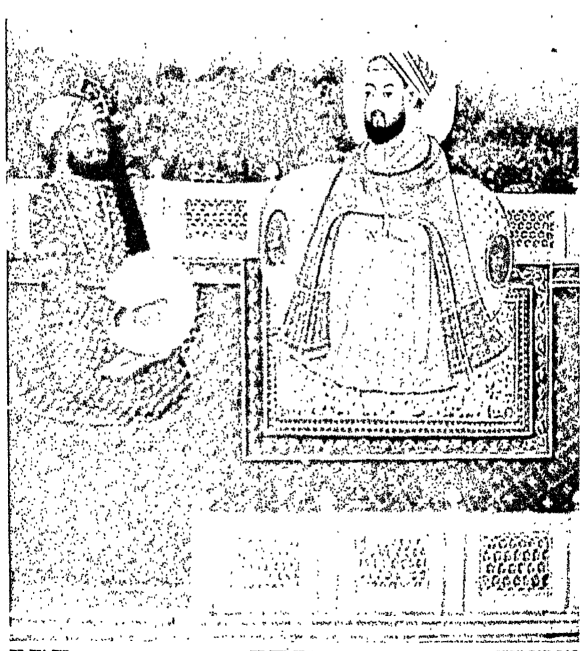
ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਮ ਜੀ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਨਾਮ ਜੇਠਾ ਜੀ ਸੀ। ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਸੱਢੀ ਕੁਲ ਵਿਚ ਲਾਹੌਰ ਵਿਖੇ ਸੰਨ 1534 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਆਪ ਦੇ ਬਚਪਨ ਵਿਚ ਹੀ ਮਾਤਾ ਪਿਤਾ ਜੀ ਦਾ ਸਾਇਆ ਸਿਰ ਤੋਂ ਉਠ ਗਇਆ ਤੇ ਆਪ ਦੀ ਪਾਲਣਾ ਆਪ ਦੇ ਨਾਨਕਿਆ ਨੇ ਕੀਤੀ। ਜੇਠਾ ਜੀ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਆ ਗਏ ਜਿਥੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਿਨਾਂ ਵਿਚ ਬਾਉਲੀ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਖੁਦਾਈ ਦੀ ਸੇਵਾ ਹੋ ਰਹੀ ਸੀ। ਆਪ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਇਤਨੇ ਪ੍ਰੇਮ ਨਾਲ ਲਗੇ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਦੇ ਉਚੇਚੇ ਪਾਤਰ ਬਣੇ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੀ ਪੁਤਰੀ ਬੀਬੀ ਭਾਨੀ ਦੀ ਸ਼ਾਦੀ ਆਪ ਨਾਲ ਕਰ ਦਿਤੀ। ਸਾਦੀ ਮਗਰੋਂ ਵੀ ਆਪ ਗੁਰੂ ਦੇ ਅਨਿੰਨ ਭਗਤ ਰਹੇ, ਸਦਾ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਤਤਪਰ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਭਗਤੀ ਵਿਚ ਲੀਨ ਰਹੇ। ਆਪ ਨੇ 1574 ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੀ ਅਗਵਾਈ ਦੀ ਜਿੱਮੇਦਾਰੀ ਸੰਭਾਲੀ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਕਰਕੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੋਏ।

ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਕਾਫੀ ਸਾਰੀ ਮਾਤਰਾ ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਵੀ ਉਚਾਰੀ। ਆਪ ਦੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਪ੍ਰੇਮ ਦੀ ਬਿਹਬਲਤਾ ਹੈ। ਆਪ ਨੇ ਪ੍ਰਭੂ ਭਗਤੀ, ਗੁਰੂ ਭਗਤੀ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਾਏ। ਆਪ ਆਦਰਸਕ ਵਿਅਕਤੀ ਜਾਂ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਜਿਸ ਦੇ ਨੇਤ੍ਰਾਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਪ੍ਰੇਮ ਹੈ ਨੂੰ ਅੰਮ੍ਰਿਤਮਈ ਸਖਸੀਅਤ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਆਪ ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਪ੍ਰਭੂ ਪ੍ਰੇਮ ਦੁਆਰਾ ਮਨੁੱਖੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਹਰ ਪੱਖੋਂ ਵਿਕਸਿਤ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਗਿਣਤੀ ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਾਰੇ ਯੋਗ ਦਾਨੀਆਂ ਤੋਂ ਵੱਧ ਵਾਰਾਂ ਲਿਖੀਆਂ ਹਨ । ਆਪ ਨੇ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ ਗਿਆਰਾਂ ਨਵੇਂ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਰਚਨਾ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਰਾਗਾਂ ਦੇ ਘੇਰੇ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ਾਲ ਕੀਤਾ ।

ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਅਤੇ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਮਜ਼ਬੂਤ ਕਰਨ ਲਈ ਹੇਠਾਂ ਦਿਤੇ ਵਿਸੇਸ਼ ਕਰਤੱਵ ਕੀਤੇ।

(ੳ) ਗੁਰੁ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਸਮਰਾਟ ਅਕਬਰ ਵਲੋਂ ਬੀਬੀ ਭਾਨੀ ਜੀ ਨੂੰ ਭੇਟਾ ਕੀਤੀ ਜਮੀਨ ਉਤੇ ਇਕ ਨਵਾਂ ਚੱਕ ਬਣਾਇਆ ਜਿਸ ਦਾ ਨਾਂ ਆਪ ਨੇ 'ਗੁਰੂ ਕਾ ਚੱਕ' ਰਖਿਆ, ਜੋ ਮਗਰੋ' ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਨਗਰ ਬਣਿਆ। ਇਥੇ ਆਪ ਨੇ ਦੋ ਸਰੋਵਰਾਂ ਦੀ ਖੁਦਾਈ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿਤੀ ਜੋ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਮੁਕੰਮਲ ਹੋਏ ਅਤੇ ਸੰਤੇਖਸਰ ਅਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੋਏ। ਆਪ ਦੇ ਸਮੇਂ ਹੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦਾ ਨਵਾਂ ਤੀਰਥ ਬਣਨਾ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਇਆ।



ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ

गुरु रामं दास

GURU RAM DAS

### ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ

- (ਅ) ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਉਸਾਰੂ ਪ੍ਰੋਗਰਾਮਾਂ ਅਤੇ ਯੋਜਨਾਵਾਂ ਦੇ ਖਰਚ ਨੂੰ ਦ੍ਰਿਸਟੀ ਵਿਚ ਰਖਦੇ, ਮਸੰਦ ਪਰੰਪਰਾ ਕਾਇਮ ਕੀਤੀ। ਇਹ ਮਸੰਦ ਦੂਰ ਦੂਰ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਗੱਦੀ ਲਈ ਰੁਪਿਆ ਇਕੱਤਰ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਪਾਸ ਲਿਆਉਂਦੇ।
- (ੲ) ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਪੰਜਾਬ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਨਾਲ ਸੰਪਰਕ ਕਾਇਮ ਕਰਨ ਲਈ ਚੰਗੇ ਵਿਦਵਾਨ ਪ੍ਰਚਾਰਕ ਬਾਹਰ ਭੇਜੇ । ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਬਾਈ ਮੰਜੀਆਂ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰ ਹੀ ਦਿਤੀਆਂ ਸਨ । ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਭਾਈ ਹਿੰਦਾਲ ਨੇ ਗੁਰੂ ਆਗਿਆ ਅਨੁਸਾਰ ਜੰਡਿਆਲੇ ਵਿਖੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦਾ ਕੰਮ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ । ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਆਗਰੇ ਵਿਖੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ । ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਆਪ ਵੀ ਪ੍ਰਚਾਰ-ਕੇਂਦਰ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਤੋਂ ਬਦਲ ਕੇ ਅੰਮਿਤਸਰ ਲੈ ਆਂਦਾ ।
- (ਸ) ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਬਾਣੀ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਹੋਰ ਤੇਜ਼ੀ ਨਾਲ ਕਰਨ ਲਈ ਹੱਥ-ਲਿਖਤੀ ਗੁਟਕੇ ਬਣਾਉਣ ਦੀ ਪਰੰਪਰਾ ਆਪ ਤੋਰੀ।

ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਤਿੰਨ ਪੁੱਤਰ ਸਨ–ਪ੍ਰਿਥੀ ਚੰਦ, ਮਹਾਂ ਦੇਵ ਅਤੇ ਅਰਜਨ ਦੇਵ। ਆਪ ਨੇ ਸਾਰਿਆਂ ਵਿਚੋਂ (ਗੁਰੂ) ਅਰਜਨ (ਸਾਹਿਬ) ਨੂੰ ਯੋਗ ਸਮਝ ਕੇ 1581 ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਗੱਦੀ ਤੇ ਬਿਰਾਜਮਾਨ ਕੀਤਾ।

# राग गूजरी

'हिर के जन सितगुर सतपुरखा हउ बिनउ करउ गुर पासि।
हम कीरे किरम सितगुर सरणाई किर दइआ नामु परगासि।
मेरे मीत गुरदेवामोक रामु नामु प्रगासि।
गुरमित नामु मेरा प्रान सखाई हिर कीरित हमरी रहरासि। १। रहाउ।
हिरिजन के वड भाग वडेरे जिन हिर हिर सरघा हिर पिआस।
हिर हिर नामु मिले त्रिपतासिह मिलि संगित गुण परगासि।२।
जिन हिर हिर रसु नामु न पाइआ ते भाग हीण जम पासि।
जो सितगुर सरणि संगित नही आए घृगु जीवे घृगु जीवासि।३।
जिन हिरिजन सितगुर संगित पाई तिन धुरि मसतिक लिखिआ लिखासि।
धंनु धंनु सत्संगित जितु हिर रसु पाइआ मिलि नानक नामु परगासि।४।।१।

# गुरु रामदास

श्री गुरु रामदास जी सिक्स सम्प्रदाय के चतुर्थ गुरु थे। इन्होंने ईसवीय सन् १५७४ से १५०१ तक गुरुगही को सुशोभित किया। गुरुगही पर आसीन होने से पूर्व इनका नाम जेठा जी था। इन्होंने ईसवीय सन् १५३४ में, लाहौर में, सोढीवश में, जन्म ग्रहण किया। माता और पिता दोनों की छत्र छाया से विहीन बालक जेठा का पालन-पोषण उनकी ननसाल में हुआ। सिक्स 'संगत' के साथ इनका आगमन गोइन्दवाल में हुआ। उस समय वहां श्री गुरु अमरदास जी द्वारा एक बावड़ी की 'सेवा' हो रही थी। उसकी 'सेवा' में इन्होंने इस तत्परता से कार्य किया कि श्री गुरु अमरदास जी ने इन्हें अपने प्रशंसा पात्रों और कृपामाजनों में प्रथम स्थान प्रदान किया। कुछ काल के अनन्तर श्री गुरु देव ने अपनी पुत्री बीबी मानी का विवाह इनके साथ कर दिया। विवाह के पश्चात् अर्थात् जमाता होते हुए, भी ये श्री गुरु अमरदास जी को अपना गुरु मानते रहे, उनके अनन्य मक्त रहे, सदा उनकी सेवा में तत्पर रहे। प्रभु-मित्त और गुरु सेवा को ही इन्होंने अपने जीवन का एक मात्र लक्ष्य रखा। नाम साधना और गुरु सेवा में इनकी दृढता से प्रसन्न होकर श्री गुरु अमरदास जी ने अपने पुत्रों की उपेक्षा करके इनको अपना उत्तराधिकारी निर्वाचित किया। इस प्रकार प्रभु-कृपा और गुरु प्रसाद से ये ईसवीय सन् १५७४ में, श्री गुरु रामदास जी के नाम से, गुरुगही पर आसीन होकर सिक्स पंथ के अग्रणी बने।

श्री गुरु रामदास जी ने अपनी रचनाओं द्वारा गुरुवाणी को विशेषरूप से संविधित किया। इनकी वाणी भगवत्-प्रेम की विह्नलता से ओत-प्रोत है और उसमें भाव-तरंगों का ज्वार दर्शनीय है; उसका लक्ष्य है प्रभु-प्रेम एवं गुरु-मिक्त के सिद्धान्तों को दृढ़ करना। जिसके नेत्र प्रभु-प्रेम से सजल हैं उस आदर्श व्यक्ति के जीवन को ये 'अमृतमय' विशेषण से आदर प्रदान किया करते थे। इनका सिद्धांत था कि मानवीय व्यक्तित्व के समस्त पक्ष प्रभु-प्रेम के वल से विकसित किए जाएं।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में भिन्न-भिन्न महानुभावों द्वारा रिचत जितनी 'वार' संगृहीत हैं उनमें श्री गुरु रामदास जी रिचत 'वारों' की संख्या सबसे बड़ी है। श्री गुरु नानक देव जी और श्री गुरु अमरदास जी के पश्चात् इन्होंने ग्यारह नवीन रागों में कविता लिख कर श्री गुरु ग्रन्थ साहिब की वाणी के रागों की संख्या में वृद्धि की।

## गुरु रामदास

श्री गुरु रामदास जी ने सिक्ब सम्प्रदाय और उसके आन्दोलन को पुष्ट करने के लिए निम्नलिखित कार्य किए :---

- (क) सम्राट् अकवर ने श्री गुरु अमरदास जी की पुत्री, अर्थान् श्री गुरु रामदास जी की धर्मपत्नी, बीबी मानी जी को कुछ भूमि भेंट में दी थी। श्री गुरु रामदास जी ने उस भूमि पर एक ग्राम बसाया, और उसका नाम 'गुरु का चक्क' (गुरु का गांव) रखा। यही ग्राम वृद्धि पाता-पाता नगर वन गया, और कुछ काल के अनन्तर अमृतसर नाम से प्रसिद्ध हो गया। इन्होंने 'गुरु के चक्क' में दो सरोवरों का ग्वुदवाना प्रारंभ किया। इन दोनों के निर्माण का कार्य श्री गुरु अर्जनदेव जी के समय में पूर्ण हुआ। इन सरोवरों के नाम है सन्तोख़सर और अमृतसर। श्री गुरु रामदास जी के ममय से ही गुरु का चक्क (अमृतसर) सिक्ख सम्प्रदाय का नवीन तीर्थ माना जाने लगा।
- (स) श्री गुरु रामदास जी ने सिक्द धर्म के निर्माण-सम्बन्धी कार्यक्रमों तथा योजनाओं के ऊपर होने वाले व्ययों को ध्यान में रखकर 'ममद' परम्परा प्रचलित की। 'ममद' एक प्रकार के गुरु-गद्दी के प्रतिनिधि थे। ये लोग गुरुगद्दी के लिए दूर-दूर मे धन-मंग्रह करके लाते थे।
- (ग) श्री गुरु रामदास जी मे पूर्व श्री गुरु अमरदास जी निक्य धर्म के विस्तृत प्रचार के लिए समग्र भारत में वाईस 'मंजी' (पीठ) स्यापित कर ही चुके थे। श्री गुरु रामदाम जी ने सिक्य धर्म के विस्तृत प्रचार के प्रयोजन से सव सिक्य 'मगतो' के माथ सम्पर्क स्थापित करने के लिए विद्वान् प्रचारक पंजाव मे वाहर भेजे। श्री गुरु देव जी की आज्ञा मे भाई हिन्दाल ने जंडिआले मे सिक्य धर्म के प्रचार का कार्य प्रारंभ किया, भाई गुरदास जी ने आगरे को प्रचार का केन्द्र वनाया, स्वय श्री गुरुदेव ने अपने प्रचार का केन्द्र गोडन्दवाल के स्थान पर अमृतसर को वनाया।
- (घ) श्री गुरु रामदाम जी ने गुरुवाणी के प्रचार की गति को तीव्रतर करने के लिए गुरुवाणी के हस्तिलिखित गुटके प्रस्तुत करने की रीति स्वयं प्रचलित की।

श्री गुरु रामदाम जी के तीन पुत्र थे—पृथी चन्द, महादेव और अर्जन देव । इन्होंने इनमें मे अर्जन देव को योग्यतम समका और ईसवीय सन् १५६१ मे उसे गुरु गद्दी प्रदान की ।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

### RAG GUJARI

I beseech thee. O true Guru, the true being. God's own. We, the humble and the lowly, have sought Thy Refuge Take pity and awaken the Name in us.(1)
O my friend, my Guru, illumine my heart with the Lord's Name.

The Name revealed to me by the Guru is the Friend of my life:

To meditate upon Thee, O Lord, is my daily routine, (1—Pause)

They are Thy Own and their Destiny is high, who trust in Thee and are athirst for Thee.

They are satisted only with Thy Name

In the Society of the Holy, their virtues shine forth. (2)

They who tasted not the Name of the Lord, they, the unfortunate ones.

Are handed over to the Yama

They who sought not the Shelter of the Guru in the

Society of the holy, fie on Them! O, fie is on their life to come! (3)

They who were received in the sanctuary of the Guru they were the ones so destined by God.

Blessed. Blessed is the Society of the Holy where

The Essence of the lord, and the Name is revealed to me. (4—1)

## **GURU RAM DAS**

(1534-1581)

Guru Ram Das, the Fourth Master, ascended the holy *gaddi* (throne) of Guru Nanak in 1574 and continued to adorn the exalted office till 1581. Though he was the son-in-law of Guru Amar Das, being married to his daughter Bibi Bhani, yet he revered the Third Master as a Guru with an unwavering fervour. Inebriated with the nectar of the divine *Nam*, he spurned delights, and spent all his time in an ecstatic communion with the Lord through moments of deep meditation.

Originally called Jetha Ji, Guru Ram Das was born in a Sodhi family at Lahore in 1534. His parents died when he was just a child. He was, therefore, brought up by his maternal grandparents. He had an opportunity to visit Goindwal, the seat of the Third Master, at a time when the *bavali* was being dug through voluntary labour. He immersed himself in this labour of love with such a rare verve and dedication that he won the Guru's appreciation and recognition. The Third Master was so highly pleased with the disciple that he gave his daughter Bibi Bhani to him in marriage. Nevertheless, he served Guru Amar Das with as much love and devotion as ever before. It was in 1574 that he was invested with Guruship and named Guru Ram Das.

#### GURU RAM DAS

Guru Ram Das's contribution to *Bani* is considerable. His compositions throb with an emotion born of love for fellowmen and yearning for God. They inculcate in the people the adoration of God and the Guru. Rightly does the Master image an ideal man as one who had drunk deep at the fount of *Nam* and whose eyes are aglow with the love of the Lord. He sought a consummation of the human personality through God-realisation.

The Vars (ballads) of the Fourth Master, enshrined in the Guru Granth Sahib, outnumber those of other contributors. After Guru Nanak and Guru Amar Das, it was he who expanded the range of the Ragas in the Adi Granth adding as many as eleven to the existing system. Notable among the Fourth Master's contribution to Sikhism is the establishment of a new Chak called Guru Ka Chak on the land gifted by Emperor Akbar to Bibi Bhani, the Guru's wife Later, it grew into the city of Amritsar. Here the Guru started the digging of two sarovars (pools) which when completed during Guru Arjan's time, came to be known as Santokhsar and Amritsar So great was the Guru's magnetism that during his pontificate Amritsar emerged as a famous place of pilgrimage for the Sikhs

With a view to transmitting the gospel of Sikhism as also to meeting the expenditure incurred on the ever expanding altruistic plans and programmes, the Guru founded the institution of masands. The offerings of the Sikhis were collected by the masands who rendered these to the Guru

Guru Ram Das also deputed learned missionaries to establish contact with the Sikhs outside the Punjab. Guru Amar Das had already set up 22 *Manjis* (dioceses). Accordingly, the Fourth Master bade Bhai Hindal and Bhai Gurdas begin their missionary work and preach Sikhism at Jandiala and Agra, respectively. The Guru also shifted his head-quarters from Goindwal to Amritsar. Besides, he got prepared handwritten *Gutkas* (booklets of holy hymns). The *Adi Granth* contains 679 hymns by Guru Ram Das.

Guru Ram Das had three sons—Prithi Chand, Mahan Dev and Arjan Dev. He considered the youngest son, Arjan Dev, the ablest and saintliest and, therefore, installed him as Guru in 1581

# ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

## ਰਾਗ ਕਾਨੜਾ

ਬਿਸਰਿ ਗਈ ਸਭ ਤਾਤਿ ਪਰਾਈ। ਜਬ ਤੇ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਮੌਹਿ ਪਾਈ।੧। ਰਹਾਉ। ਨਾ ਕੋ ਬੇਰੀ ਨਹੀਂ ਬਿਗਾਨਾ ਸਗਲ ਸੰਗਿ ਹਮ ਕਉ ਬਨਿ ਆਈ।੧। ਜੋ ਪ੍ਰਭ ਕੀਨੋ ਸੌ ਭਲ ਮਾਨਿਓ ਏਹ ਸੁਮਤਿ ਸਾਧੂ ਤੇ ਪਾਈ।੨। ਸਭ ਮਹਿ ਰਵਿ ਰਹਿਆ ਪ੍ਰਭ ਏਕੇ ਪੇਖਿ ਪੇਖਿ ਨਾਨਕ ਬਿਗਸਾਈ।੩।੮।

# ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਪੰਜਵੇਂ ਗੁਰੂ ਹੋਏ ਹਨ ਜੋ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਗੱਦੀ ਤੋਂ 1581 ਤੋਂ 1606 ਤਕ ਸੁਜੋਭਿਤ ਰਹੇ। ਆਪ ਦੇ ਪਿਤਾ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਸਨ।

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਜਨਮ ਸੇਨ 1563 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਿਖੇ ਹੋਇਆ। ਬਾਬਾ ਪ੍ਰਿਥਵੀ ਚੰਦ ਅਤੇ ਮਹਾ ਦੇਵ ਦੌਵੇਂ ਆਪ ਦੇ ਵੱਡੇ ਭਾਈ ਸਨ ਪਰ ਆਪ ਸਭ ਤੋਂ ਜ਼ਿਆਦਾ ਭਗਤੀ ਕਰਨ ਵਾਲੇ, ਮਾਨਵ-ਸਨੇਹੀ, ਅਤੇ ਸੇਵਾ ਭਾਵ ਵਾਲੇ ਸਨ। ਸ਼ੁਰੂ ਤੋਂ ਹੀ ਆਪ ਦੇ ਅੰਦਰ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਮੌਜੂਦ ਸੀ ਜਿਸ ਦਾ ਪ੍ਰਮਾਣ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਆਪ ਦੇ ਲਾਹੌਰ ਤੋਂ ਲਿਖੇ ਕਝ ਪੱਤਰਾਂ ਵਿਚ ਵੇਖਿਆ ਅਤੇ ਆਪ ਨੂੰ ਸਾਰੇ ਪੁੱਤਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਯੋਗ ਸਮਝ ਕੇ ਗੱਦੀ ਬਖਸ਼ ਦਿਤੀ।

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਗੁਰਤਾ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਜਾਂ ਲਹਿਰ ਨੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰਵਟ ਲਈ । ਆਪ ਦੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਹੇਠਾਂ ਦਿਤੇ ਵਚਿਤ੍ ਕੰਮ ਹੋਏ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸਿੱਖ ਮਤ ਨੂੰ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲੀ ਬਣਾਇਆ ।

- (ੳ) ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਛੋਹੇ ਕੰਮਾਂ ਨੂੰ ਸੈਪੂਰਨ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਗੁਰੂੰ ਕੇ ਚੱਕ ਵਿਖੇ ਖੁਦਾਏ ਜਾ ਰਹੇ ਸਰੋਵਰਾਂ ਨੂੰ ਸੰਪੂਰਣ ਕਰਾਇਆ ਅਤੇ ਦੋ ਹੋਰ ਨਵੇਂ ਸਰੋਵਰ ਵੀ ਖੁਦਵਾ ਦਿਤੇ। ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਸਰੋਵਰ ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ ਆਪ ਨੇ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤਾ ਜਿਸ ਦੀ ਨੀਂ ਹ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਫ਼ਕੀਰ ਸਾਈ ਮੀਆਂ ਮੀਰ ਤੋਂ ਰਖਵਾਈ। ਇਹ ਮੰਦਰ ਤਲਾਬ ਵਿਚ ਸਥਿਤ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਜਿਥੇ ਵਚਿੱਤਰ ਸੌਭਾ ਵਾਲਾ ਸੀ,ਉਥੇ ਇਸ ਦੇ ਚਾਰ ਦਰਵਾਜੇ ਰਖ ਕੇ ਆਪ ਨੇ ਇਕ ਰਹੱਸ ਵੀ ਰਖਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਚਾਰ ਦਰਵਾਜੇ ਚਾਰੇ ਵਰਣਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਲਈ ਖੁਲ੍ਹਾ ਸੱਦਾ ਦੇ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਸ ਤੋਂ ਛੁਟ ਆਪ ਨੇ ਤਰਨ ਤਾਰਨ ਅਤੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦੇ ਸ਼ਹਿਰ ਵਸਾਏ। ਤਰਨ ਤਾਰਨ ਵਿਚ ਇਕ ਵੱਡਾ ਸਰੋਵਰ ਵੀ ਬਣਵਾਇਆ ਅਤੇ ਲਾਹੌਰ ਸ਼ਹਿਰ ਵਿਚ ਇਕ ਬਾਉਲੀ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕਰਵਾਈ।
- (ਅ) ਆਪ ਨੇ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਥਾਂ ਥਾਂ ਫਿਰ ਕੇ ਗੁਰਮਤਿ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ।
- (ੲ) ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਮਸੰਦ ਸੰਸਥਾ ਕਾਇ੍ਮ ਕਰ ਦਿਤੀ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਕ ਨਿਯਮ ਇਹ ਬਣਾ ਦਿਤਾ ਕਿ ਹਰ ਸਿੱਖ ਆਪਣੀ ਦਸਾਂ ਨਹੁੰਆਂ ਦੀ ਕਿਰਤ ਕਮਾਈ ਵਿਚੋਂ ਦਸਵਾਂ ਭਾਗ ਗੁਰੂ ਨਮਿਤ ਸਾਂਝੇ ਧਾਰਮਿਕ ਕੌਮਾਂ ਲਈ ਭੇਜਿਆ ਕਰੇ ਜਿਸ ਨੂੰ ਦਸਵੰਧ ਕਹਿਆ ਜਾਣ ਲਗਾ। ਮਸੰਦ ਹੀ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਤੋਂ ਦਸਵੰਧ ਲਿਆ ਕੇ ਗੁਰੂ ਖ਼ਜ਼ਾਨੇ ਵਿਚ ਜਮ੍ਹਾਂ ਕਰਾਉਂਦੇ ਸਨ।
- (ਸ) ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਕਾਲ ਪੈ ਗਇਆ, ਵਰਖਾ ਨਹੀਂ ਸੀ ਹੋਈ। ਆਪ ਨੇ ਸਮਰਾਟ ਅਕਬਰ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਤੇ ਇਸ ਇਲਾਕੇ ਦਾ ਮਾਲੀਆਂ ਉਸ ਸਾਲ ਲਈ ਕੁਝ ਹਦ ਤਕ ਮੁਆਫ ਕਰਾ ਦਿਤਾ।
- (ਹ) ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਮਹਾਨ ਕਾਰਨਾਮਾ ਜਿਸ ਨੇ ਸਿੱਖ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਨਵਾਂ ਮੌੜ ਦਿਤਾ ਉਹ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਸੰਕਲਨ ਸੰਨ 1601 ਤੋਂ 1604 ਈ. ਤਕ ਲੰਮੀ ਸਾਧਨਾ ਅਤੇ ਮਿਹਨਤ ਕਰਕੇ ਆਪ ਨੇ ਮੁਕੰਮਲ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਖ਼ਜ਼ਾਨਾ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਘੋਖਿਆ, ਹਰ ਪੂਰਵ ਵਰਤੀ ਗੁਰੂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤੀ ਪੂਰਵ ਗੁਰੂਆਂ ਦੁਆਰਾ ਇਕੱਤਰ ਹੋਈ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਘੋਖਿਆ। ਆਪ ਨੇ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਇਕੱਤਰ ਹੀ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਸਗੋਂ ਸਾਰੇ ਮਸਾਲੇ ਨੂੰ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਤਰਤੀਬ ਦੇ ਕੇ ਬਾਣੀ ਦਾ ਸੰਕਲਨ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਸੰਪਾਦਕ ਦੇ ਤੌਰ ਤੇ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਉਸ ਤਰਤੀਬ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦਾ ਜਿਸ ਦਾ ਵਰਣਨ ਪਹਿਲਾਂ ਹੋ ਚੁੱਕਾ ਹੈ। ਆਪ ਦੀ ਸੰਪਾਦਕੀ ਪ੍ਰਤਿਭਾ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ



ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ

# ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਜਿਥੇ ਆਪ ਨੇ ਸਾਹਿਆਂ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨਾਲ ਸ਼ਲੋਕ ਲਾ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਜਮੂਨ ਨੂੰ ਸਪਹਟ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸੰਪਾਦਕੀ ਤਰਤੀਬ ਅਨੁਸਾਰ ਗੁਰੂਆਂ ਅਤੇ ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਵੰਡ ਸਕਣਾ ਸੰਗੀਤ ਦੀ ਬਾਰੀਕ ਸੂਝ ਦੀ ਮੰਗ ਕਰਦਾ ਸੀ।

- ਕ) ਜਿਥੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਇਕ ਮਹਾਨ ਸੰਪਾਦਕ ਸਨ, ਉਥੇ ਉਹ ਇਕ ਮਹਾਨ ਅਰਸ਼ੀ ਕਵੀ ਵੀ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਾਰੇ ਆਕਾਰ ਦੇ ਅੱਧੇ ਤੋਂ ਕੁਝ ਵੱਧ ਹਿਜਾ ਇਕੱਲੇ ਆਪ ਦੀ ਰਚਨਾ ਹੈ। ਇਸ ਦਾ ਭਾਵ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ 35 ਯੋਗ ਦਾਨੀਆਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਇਕ ਪਾਸੇ ਅਤੇ ਆਪ ਦੀ ਰਚਨਾ ਇਕ ਪਾਸੇ ਹੈ।
- ਖ) ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਭਗਤੀ, ਨਾਮ ਭਗਤੀ ਦਾ ਸੁਨੇਹਾ ਪ੍ਰਮੁਖ ਹੈ ਪਰ ਆਪ ਵਿਸ਼ੇਜ਼ ਕਰਕੇ ਉਸ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਸਨ ਜਿਸ ਨੂੰ ਆਪ ਨੇ 'ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ' ਕਹਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਪ੍ਰਭੂ-ਭਗਤੀ ਨਾਲ ਗੁਰੂ ਦੀ ਕ੍ਰਿਪਾ ਤੋਂ ਹੀ ਉਤਪੰਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਦੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਵਿਚ ਆਪ ਨੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਗੁਣ ਇਹ ਦਰਸਾਏ ਹਨ ਕਿ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਕਮਲ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਿਰਲੇਪ ਰਹਿਣਾ, ਨਿਰਦੇਖ ਰਹਿਣਾ , ਸਮਦਰਸ਼ੀ ਰਹਿਣਾ, ਧੀਰਜ ਧਾਰੀ ਹੋਣਾ ਅਤੇ ਸਹਿਜ ਵਾਲਾ ਜੀਵਨ ਜੀਉਣਾ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪ ਬ੍ਰਹਮ ਗਿਆਨੀ ਦਾ ਜੀਵਨ ਜੀ ਕੇ ਦਸਿਆ ਹੈ। ਆਪ ਦੀ ਸਾਰੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਨਿੰਮ੍ਰਤਾ, ਉਦਾਰਤਾ, ਮਾਨਵ-ਪ੍ਰੇਮ ਦੇ ਭਾਵ ਭਰੇ ਹੋਏ ਹਨ। ਆਪ ਮਨੁੱਖੀ ਜੀਵਨ ਦੀਆਂ ਨਿੱਕੀਆਂ ਵੱਡੀਆਂ ਸਭ ਲੋੜਾਂ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਲਈ ਮਨੁੱਖਤਾ ਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਦੀ ਯਾਚਨਾ ਕਰਦੇ ਹਨ। 'ਸੁਖਮਨੀ' ਆਪ ਦਾ ਸ਼ਾਹਕਾਰ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਸੰਕਲਨ ਤਿਆਰ ਹੋ ਜਾਣ ਨਾਲ ਸਿੱਖ ਧਰਮ–ਤਹਿਰ ਵਧੇਰੇ ਜਥੇਬੰਦ ਹੋ ਗਈ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੱਖਰੀ ਬਾਣੀ ਜਾਂ ਗ੍ਰੰਥ ਮਿਲ ਗੁਇਆ ਅਤੇ ਉਹ ਆਮ ਭਾਰਤੀਆਂ ਨਾਲਾਂ ਇਸ ਰੂਪ ਵਿਚ ਵੱਖਰੇ ਜਾਪਣ ਲਗ ਪਏ ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਹਰਿਮੰਦਰ ਵਿਚ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰ ਦਿਤਾ ਅਤੇ ਹਰਿਮੰਦਰ ਜਾਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕੇ ਦਰ ਬਣ ਗਇਆ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਹ ਨਵੀਂ ਜਥੇਬੰਦੀ ਕੌਮ ਦਾ ਰੂਪ ਧਾਰਨ ਕਰਨ ਲਗ ਪਈ।

ਗ) ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਤੋਂ ਲੈਕੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਤਕ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਮੁਗ਼ਲ ਬਾਦਾਸ਼ਾਹ ਨਾਲ ਕੋਈ ਟੱਡਰ ਨਹੀਂ ਹੋਈ। ਸਮਰਾਟ ਅਕਬਰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤੌਰ ਤੇ ਖੁਲ੍ਹੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਵਾਲਾ ਸੀ ਅਤੇ ਉਸ ਨੇ ਇਸ ਨਵੀਂ ਲਹਿਰ ਦੇ ਸੰਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਸਤਿਕਾਰ ਵੀ ਦਿਤਾ। ਅਕਬਰ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ ਜਹਾਂਗੀਰ ਨੇ ਮੁਗ਼ਲਾਂ ਦੀ ਧਾਰਮਿਕ ਨਿਰਪੱਖਤਾ ਦੀ ਨੀਤੀ ਨੂੰ ਛੱਡ ਦਿਤਾ। ਜਹਾਂਗੀਰ ਦੀ ਆਪਣੀ ਲਿਖਤ ਤੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਵਲੋਂ ਹੋ ਰਹੇ ਧਰਮ-ਪ੍ਰਚਾਰ ਨੂੰ ਇਸਲਾਮ ਲਈ ਖ਼ਤਰਨ ਕ ਸਮਝਦਾ ਸੀ ਅਤੇ ਇਸ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨੂੰ ਕੱਟੜਪੁਣੇ ਵਿਚ 'ਝੂਠ ਦੀ ਦੁਕਾਨ' ਕਰਕੇ ਲਿਖਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਨੇ ਸਪਸ਼ਟ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਭਾਵਨਾ ਲਿਖੀ ਹੈ ਕਿ ਮੈਂ ਇਹ ਝੂਠ ਦੀ ਦੁਕਾਨ ਸਦਾ ਲਈ ਖ਼ਤਮ ਕਰ ਦੇਣੀ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹਾਂ। ਆਪਣੀ ਇਸ ਅੰਦਰ ਲੁਕੀ ਭਾਵਨਾ ਨੂੰ ਅਸਲੀ ਰੂਪ ਦੇਣ ਲਈ ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਤੇ ਕਈ ਤਰੀਕਿਆਂ ਨਾਲ ਰਾਜ-ਧਰੋਹੀ ਹੋਣ ਦੇ ਦੋਸ਼ ਆਦਿ ਲਗਾ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਕਰਮਚਾਰੀਆਂ ਦੁਆਰਾ ਸੰਨ 1606 ਵਿਚ ਲਾਹੌਰ ਵਿਖੇ ਕੈਦ ਰੱਖ ਕੇ ਸ਼ਹੀਦ ਕਰਵਾ ਦਿੱਤਾ।

ਇਸ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਸਿੱਖ ਲਹਿਰ ਤੇ ਬੜਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਅਸਰ ਪਇਆ ਅਤੇ ਇਸ ਲਹਿਰ ਨੇ ਇਕ ਹੋਰ ਨਵਾਂ ਰੂਪ ਧਾਰਨ ਕੀਤਾ ਜਿਹੜਾ ਕਿ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਮੁਗਲ ਸੈਨਾ ਨਾਲ ਸਿੱਧੀ ਨੱਕਟ ਲੈ ਕੇ ਆਪਣਾ ਫੌਜੀ ਰੂਪ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਨ ਲੱਗਾ ਅਤੇ ਮੀਰੀ ਪੀਰੀ ਦੇ ਜਾਂ ਭਗਤੀ ਸ਼ਕਤੀ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਹੋਣ ਲਗਾ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਸ਼ਹੀਦ ਹੋਏ ਗੁਰੂ ਸਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਖੂਨ ਨੇ ਸਿੱਖ ਜਥੇਬੰਦੀ ਨੂੰ ਹੋਰ ਮਜ਼ਬੂਤ ਕੀਤਾ।

ਪੰਚਮ ਗੁਰੂ ਦੀ ਹਦਾਇਤ ਅਨੁਸਾਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਪੁੱਤਰ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਸੰਨ 1606 .ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਗੁਰੂ-ਨਾਨਕ ਗੱਦੀ ਤੇ ਬਿਰਾਜਮਾਨ ਹੋਏ ।

## गुरु श्रर्जन देव

## राग कानडा

'विसरि गर्ड स्म ताति पराई। जब ते साथ संगति मोहि पाई।१। रहाउ। ना को वैरी नही विगाना सगल मंगि हम कड विन आई।१। जो प्रम कीनो मो मल मानिओ एह नुमति माघु ते पाई।२। सम महि रवि रहिआ प्रम एकै पेखि पेलि नानक विगसाई।३।।५॥'

# गुरु अर्जन देव

श्री गुरु अर्जनदेव जी सिक्त धर्म के पंचम गुरु थे, और ईसवीय सन् १५६१ में १६०६ तक गुरुगही पर विराजमान रहे। श्री गुरु अर्जनदेव जी श्री गुरु रामदास जी के तीन पुत्रों में सबसे छोटे थे। इनका जन्म गोइन्दवाल में ईसवीय सन् १५६३ में हुआ था। बावा पृथीचद और महादेव इनके बड़े मार्ड थे, परन्तु अपने माद्यों में ये सबसे अधिक ईस्वरमक्त, गुरु-सेवक तथा मानवता-प्रेमी थे। कवित्व शक्ति के विचार में भी ये अपने दोनों वहे माद्यों में विद्येप-गुणजाली थे। इनके अन्दर विद्यमान कवित्व शक्ति के लक्षण इनके वाल्यकाल में ही प्रकट होने लगे थे, और इन्होंने लाहाँर में अपने पूज्यिपता को जो पत्र लिखे थे उन्होंने उनसे ही इस शक्ति का अनुमान कर लिया था। इनके इन्हों सद् गुणों के कारण श्री गुरु रामदास जी ने अपने तीनो पुत्रों में में इनको ही गुरु पद के लिए मनोनीत किया। 'ज्येष्ठ पुत्र होने के कारण गुरुगही का अधिकारी मैं हूँ' इस तर्क के आधार पर वावा पृथीचंद ने गही पर अपना अधिकार प्रकट किया और अपने पूज्य पिता के निर्णय का विरोध किया। परन्तु श्री गुरु देव का निर्णय अविचलित रहा।

श्री गुरु अर्जनदेव जी के गुरुगद्दी पर विराजमान रहने के ममय में निम्नलिखित कार्य हुए, जिनसे सिक्ख सम्प्रदाय के स्वरूप में एक अप्रत्याशित परिवर्तन हुआ और झिक्ख आन्दोलन को अदम्य गक्ति प्राप्त हुई:—

- (क) श्री गुरु अर्जनदेव जी ने श्री गुरु रामदास जी के प्रारंभ किए कार्यों को पूर्ण किया। इन्होंने 'गुरु के चक्क' मे दो सरोवरों के निर्माण के उस कार्य को पूर्ण किया जिसका प्रारंभ इनके पूज्य पिता जी ने किया था, और दो नए सरोवर मी निर्मित करवा दिए। इन्होंने 'अमृतसर' नामक सरोवर के मध्य में 'हिर मन्दर' निर्मित करवाया। इस सम्बन्ध में म्मरणीय नथ्य यह है कि इस 'हिरि मन्दर' की आधारशिला का न्यास इन्होंने प्रसिद्ध मुसलमान फ़कीर माई मिआं मीर के करकमलो से रावाया था। यह 'हिरिमन्दर' सरोवर के मध्य में न्थित है, अतः इसकी अभिरामता ही विलक्षण है। चारों दिशाओं में इसका एक-एक द्वार है। यह परियोजना इस माव को व्यक्त करती है कि चारों वर्ण इस मन्दिर में समान रूप से प्रवेश के अधिकारी है। इसके अतिरिक्त, इन्होंने तरनतारन तथा करतारपुर ये दो नगर वसाए, तरनतारन में एक विशाल सरोवर का निर्माण करवाया, और लाहौर से वावड़ी का।
- (ख) इन्होने स्वयं भ्रमण करके पंजाब के विभिन्न नगरों और ग्रामों में घर्म के पिपासुओं को सिक्ख घर्म के संचालकों का सन्देश सुनाया।
- (ग) सिक्त सम्प्रदाय के निर्माण एवं प्रचार के निरन्तर वृद्धि पाते हुए कार्यों की सिद्धि के लिए आवश्यक घन की प्राप्ति के हेतु श्री गुरु रामदास जी ने 'मसन्दों' की नियुक्ति कर दी थी, श्री गुरु अर्जनदेव ने यह नियम बना दिया कि प्रत्येक सिक्त अपने 'दसों नखों की कमाई' का दशम अंश सिक्त सम्प्रदाय के सर्वसाधारण-हित के लिए गुरु को भेजा करे। यह दशम अंश सिक्त समाज में 'दसवंघ' कहा जाता है। 'मसन्द' इसका संग्रह करके इसे गुरु के कोय-गृह में भेजते थे।

## गुरु ग्रंथ रत्नावली

- (घ) श्री गुरु अर्जनदेव जी के समय में एक वर्ष वर्षा न होने से पंजाब में अकाल पड़ गया। श्री गुरुदेव ने सम्राट् अकवर से मिल कर उस वर्ष का कुछ हद तक राजकीय भूमि कर छुड़वा दिया।
- (ङ) श्री गुरु अर्जनदेव जी के कार्यों में सबसे अधिक महत्व का कार्य गुरु वाणी का संकलन है। इस कार्य के लिए उन्होंने अपने पूर्ववर्ती सब गुरुओं की वाणियों का संचय किया, और उसकी तथा पूर्ववर्ती सब गुरुओं की वाणियों द्वारा संगृहीत मक्तवाणियों की पड़ताल की। तब, इन्होंने एक विशाल संग्रह के रूप में सम्मुख उपस्थित वाणी को रागों के अनुसार विभक्त किया। इस विभाग की व्यवस्था का विवरण इस पुस्तक के प्रथम प्रसंग में दिया जा चुका है। इनकी सम्पादकीय प्रतिभा का परिचय श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में संगृहीत उन 'वारों' से प्राप्त होता है जिनमें इन्होंने गुरु देओं की वाणियों के साथ 'श्लोक' जोड़ कर उन (वारों) के प्रतिपाद्य अर्थ को स्पष्ट किया है। संगीतशास्त्र के सूक्ष्म तथा व्यापक ज्ञान के विना गुरुओं एवं भक्तों की वाणियों को रागों में विभक्त करना असंभव था। यह महत् तथा गौरवपूर्ण कार्य घोर तपस्या तथा परिश्रम के साथ ईसवीय सन् १६०१ से १६०४ तक प्रायः तीन वर्षों में सम्पन्न किया गया। इस कार्य ने सिक्ख आन्दोलन को नवीन दिशा में प्रवर्तित किया।
- (च) यदि एक ओर श्री गुरु अर्जनदेव जी कुशल सम्पादक थे तो दूसरी ओर असाधारण प्रतिमा-सम्पन्न किव मी थे। श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में संगृहीत समस्त वाणी के अर्घ भाग से कुछ अधिक वाणी इनकी रचना है। इसका तात्पर्य यह हुआ कि श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में जिन छत्तीस महानुमावों—-गुरुओं एवं भक्तों—की रचनाएं संकलित हैं उनमें से अठारह की वाणियां एक पलड़े में और इन अकेले की वाणी दूसरे पलड़े में।
- (छ) श्री गुरु अर्जनदेव जी की वाणी में सबसे तीव स्वर प्रमु-मिक्त, नाम-साधना का है; परन्तु इन्होंने विशेष रूप से उस व्यक्तित्व की व्याख्या की है जिसे इन्होंने 'ब्रह्म ज्ञानी' की संज्ञा दी है। इनका उपदेश है कि यह व्यक्तित्व गुरु कृपा से, प्रमुमिक्त करने पर ही, प्राप्त होता है। 'ब्रह्म ज्ञानी' के स्वरूप की व्याख्या करते हुए इन्होंने कहा है कि 'ब्रह्म ज्ञानी' होने का अर्थ है जल में कमल के तुल्य लोक में निर्लेष रहना, निर्दोष रहना, समदृष्टा होना, धैर्यधारी होना, और 'सहज'-सम्पन्न जीवन व्यतीत करना। इन्होंने अपने जीवन को 'ब्रह्म ज्ञानी' जीवन का उदाहरण बना कर लोगों के सम्मुख रखा था। इनकी समस्त वाणी विनय, औदार्य एवं मानवता-प्रेम के सरस मावों से सिक्त है। 'सुबम्नी साहिब' इनकी प्रमुख कृति है।

श्री गुरु अर्जनदेव जी की तपस्या के वल से श्री गुरु ग्रन्थ साहिव का प्रथम संकलन अस्तित्व में आ जाने पर सिक्ख सम्प्रदाय में विशेष संघटन-बल आ गया, सिक्यों को अपना पृथक् धर्म ग्रन्थ मिल गया। जब श्री गुरु अर्जनदेव जी ने 'अमृतसर' के 'हरि मन्दर' में श्री गुरु ग्रन्थ माहिव को प्रतिष्ठित कर दिया तब अमृतसर नगर सिक्ख धर्म का विशेष केन्द्र बन गया। इस प्रकार एक नवीन संघटन एक विशेष जाति का रूप धारण करने लग गया।

(ज) श्री गुरु नानक देव जी से प्रारंम करके श्री गुरु अर्जनदेव जी तक सिक्ख गुरुओं की मुगल शासकों के साथ कोई तनातनी नहीं हुई। सम्राट् अकबर का हृदय विशाल था। उसने इस नवीन धर्म का आदर मी किया। अकबर के पश्चात् उसके पुत्र सम्राट् जहांगीर ने मुगलों की धार्मिक सिहष्णुता की शासन-नीति में परिवर्तन कर दिया। श्री गुरु अर्जनदेव जी द्वारा जो धर्म प्रचार किया जा रहा था, जहांगीर उसे न सह सका। उसने (जहांगीर ने) इसे इस्लाम के हितों का विरोधी समभा। इस तथ्य का समर्थन स्वयं जहांगीर के एक लेख से होता है। उसने अपने 'तोजक' में सिक्ख धर्म को 'भूठ की दूकान' कहा है, और स्पष्ट लिखा है कि मैं भूठ की इस दूकान को सदा के लिए उठा देना चाहता हूं। अपनी इस इच्छा को पूर्ण करने के लिए उसने श्री गुरु देव पर नाना प्रकार से राज-द्रोह का दोषारोपण करना प्रारंभ कर दिया। अन्त में, सन् १६०६ में उसके आदेश से राजपुरुषों ने श्री गुरुदेव को बन्दी बनाकर लाहौर में रख दिया। वहीं और उसी वर्ष श्री गुरु देव ने नृसंश मुगल शासनाधिकारियों के हाथों, लोकोत्तर धर्य के साथ, अपूर्व धर्मवीर गित प्राप्त की। उनकी धर्मवीरगित प्राप्ति का सिक्ख सम्प्रदाय पर विशेष प्रभाव पड़ा और इस सम्प्रदाय के मन्तव्यों तथा आचार-विचारों में एक बड़ा परिवर्तन होने लगा। इसी का परिणाम यह हुआ कि श्री गुरु गोबिन्दिसह जी के काल में सिक्खों की मुगल शासन से सीधी टक्कर हो गई, सिक्ख सम्प्रदाय सैनिक संघटन के रूप में सामने आने लगा और 'मीरी-पीरी' अर्थात् शक्त-भिक्त के सिद्धान्त का विकास होने लगा। श्री गुरु अर्जनदेव जी धर्मवीरगित को प्राप्त करने वाले प्रथम सिक्ख गुरु थे।

श्री गुरु अर्जनदेव जी के आदेश के अनुसार उनके सुपुत्र श्री हरिगोविन्द जी ईसवीय सन् १६०६ में गुरु-गद्दी पर आसीन हुए और १६४५ तक सिक्खों का नेतृत्व करते रहे।

#### **GURU ARJAN DEV**

### **RAG KANRA**

Now, I'm jealous of no one;

Now that I have attained unto the Society of the Saints. (I-Pause)

Yea, I am estranged with no one; nor is any one a stranger unto me.

Indeed I am the friend of all (I)

All that the God Doeth, with that I am pleased, this is the Wisdom I've received from the Saints. (2)

Yea, the One God pervadeth all, and, Seeing Him, I am wholly in Bloom. (3-8)

## GURU ARJAN DEV

(1563-1606)

Guru Arjan, the 'Prince of Martyrs' and the 'Prophet of Peace', proffered his precious life to nurture the glory that was to be the Sikh Panth. The Fifth Master's life was marked by divine bliss and sublime sacrifices, born of a sweet acceptance of God's Will. Gifted with a quintessential poetic afflatus, and immeasurable imaginative sympathies, the Guru gave the movement of Sikhism a definite direction, perspective and programme. He made the new faith coeval or coextensive with the whole gamut of existence and raised its exquisite edifice on values for which there is neither death nor change.

Guru Arjan Dev adorned the sacred throne of Guru Nanak from 1581 to 1606. Born at Goindwal in 1563, he was the youngest and noblest son of Guru Ram Das. He had an innate poetic sensibility which was exquisitely displayed in the epistles that he sent to his father from Lahore. They are deeply expressive of the pangs of separation and the exuberance of Love. The Fourth Master's decision to make Guru Arjan his spiritual heir was bitterly opposed by Prithvi Chand who contended that being the eldest son, he alone was entitled to the Guruship. Thus, he could never reconcile himself to his younger brother's installation as Guru.

Under Guru Arjan Dev the Sikh movement registered great progress. The Guru not only completed the construction of the *Sarovars* started at 'Guru Ka Chak' by his predecessor but also constructed two more *Sarovars*. He had the *Harimandar* built in the middle of Amritsar *Sarovar* and invited a celebrated Muslim divine, Mian Mir, to lay its foundation stone. Remarkable for its architectural and aesthetic beauty and unique in its conception, the temple with its four doors symbolises the inborn equality of all mankind indeed, it is open to all the four castes without any discrimination. Thus, the Guru sought a dissolution of all castes and creed distinctions. Unlike the Hindu shrines that are built on a high plinth, the *Harimandar* (the Temple of God) was built on a level lower than that of the surrounding areas, thereby making it imperative for the devotees to go down the steps in a spirit of true humility. In addition, the towns of Tarn Taran and Kartarpur flourished under the Guru's tutelage. He had a magnificent tank built at Tarn Taran (pool of salvation) and a *Bavali* constructed at Lahore

Guru Arjan undertook a tour of the Punjab to preach Sikhism. He rationalised the institution of the *masands* and ordained that every Sikh should voluntarily donate a tithe of his income raised by the sweat of his brow for religious purposes. The *masands* collected the offerings thus made and deposited them in the Guru's treasury. Again, when the Punjab was in the grip of drought and famine, Guru Arjan persuaded the Emperor Akbar to remit the land revenue for that year.

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

The most epochal achievement, however, of Guru Arjan was the compilation of the Acti Granth. The Guru devoted three years from 1601 to 1604 to the completion of the sublime project. He studied thoroughly the entire treasure of Gurbani, collected the hymns and psalms of the previous Gurus and screened the utterances of the bhaktas collected by the previous Gurus. He not only put the entire Bani together but also compiled it systematically under different regas. Guru Arjan's genius for compilation is eminently projected by the vars included in the Acti Granth. He has added shlokas to the Bani of all the earlier Gurus in order to elucidate the deeper meanings. To compile the out-pourings of his predecessors and the Bhaktas under various regas (musical measures) obviously demanded an unfaltering grasp of the musical measures. Besides being a notable compiler. Guru Arjan was also a gifted poet. More than half of the holy Granth consists of his own utterances. They comprise 2218 verses. Thus his work exceeds that of the other 35 inspired poets whose compositions are enshrined in the Guru Granth.

The essential message of Guru Arjan's hymns is meditation on Nam. The Guru has lucidly expatiated on the concept of brahmgiani (the enlightened soul). According to him, this enlightenment can be attained only through meditation on the Lord and the Guru's grace. In depicting the attributes of the brahmgiani, he has compared him to a lotus flower which immersed in mud and water is yet oure and beautiful. Without ill-will or enmity he is forever courageous and calm.

Guru Arjan set a fine personal example by living up to his own concept of a brahmgiani. All his holy compositions are characterised by humility and tendemess. He seeks the grace of God for the fulfillment of all kinds of human needs. With the compilation of the first volume of the Aci Granth, the Sikh religion registered greater unity and identity. The Sikhs now owned a unique Book or Granth of their own, and thus acquired a distinct and separate entity. Guru Arjan installed the holy Granth at the Harimandar. Thus, Amritsar became the most significant centre of the Sikh faith and the Sikhs emerged as a new and powerful community.

During the period between Guru Nanak and Guru Arjan, there was no conflict between the Sikhs and the Mughal Kings. Emperor Akbar was in particular a man of liberal views and he respected the ideals of the Sikh movement. But with his death and the following enthronement of Jehangir, there was a total reversal of policy and change of attitude.

Jehangh's own writings reveal that he considered the spread of Sikhism as a positive threat to Islam. In a moment of fanatic frenzy, he characterised Sikhism as a 'shop of falsehood' and declared that he would extirpate it at the earliest opportunity. Thus he set about with a fanatical zeal to carv out his threat and he trumped up the charge of treason against the Guru. With the complicity of the officials, Jehanghir had the Guru soon imprisoned and tortured to death at Lahore in 1606. The martyrdom of Guru Arjan engendered a wave of shock and indignation among the Sikhs. No single event till then had so profoundly brought home to them the necessity of the sword. It is therefore not surprising that under the Sixth Master, Guru Hargobind they were militarised and prepared to face the Mugal might squarely. Thus emerged a new epoch in the history of Sikhism which led to a synthesis between Bhakti and Shakti (wordly power). Guru Arjan was the first Sikh Guru, who by his martyrdom lent to Sikhism a strength and solidarity that it had never known before. As desired by the Fifth Master, Guru Hargobind was ordained Guru in 1606, and, he guided and shaped the destiny of the Sikh community until 1645.

## ਗੁਰ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ

## ਰਾਗ ਸੋਰਠਿ

ਜੋ ਨਰ ਦਖ ਮੈਂ ਦਖ ਨਹੀਂ ਮਾਨੇ। 🤏 ਸ਼ੁਖ਼ ਸਨੂਹ ਅਰ ਭੈ ਨਹੀਂ ਜਾਕੇ ਕੰਚਨ ਮਾਣੀ ਮਾਨੇ। ੧। ਰਹਾਉ। ਨਹਿ ਨਿੰਦਿਆ ਨਹਿ ਉਸਤਤਿ ਜਾਕੈ ਲੱਭ ਮੋਹ ਅਭਿਮਾਨਾ। ਹਰਖ ਸੰਗ ਤੇ ਰਹੈ ਨਿਆਰਊ, ਨਾਹਿ ਮਾਨ ਅਪਮਾਨਾ। १। ਆਸਾ ਮਨਸਾ ਸਗਲ ਤਿਆਗੇ ਜਗ ਤੋਂ ਰਹੈ ਨਿਰਾਸਾ । ਕਾਮੂ ਕ੍ਰੋਧ ਜਿਹ ਪਰਸੇ ਨਾਹਨਿ ਤਿਹ ਘਟਿ ਬ੍ਰਮੂ ਨਿਵਾਸਾ। १। ਗਰ ਕਿਰਪਾ ਜਿਹ ਨਰ ਕੳ ਕੀਨੀ ਤਿਹ ਇਹ ਜਗਤਿ ਪਛਾਨੀ। ਨਾਨਕ ਲੀਨ ਭਇਓ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿਊ ਜਿਊ ਪਾਨੀ ਸੰਗਿ ਪਾਨੀ । ੩ । ੧੧।

# ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ

ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਸਿੱਖ ਮੱਤ ਦੇ ਨੋਵੇਂ ਗੁਰੂ ਹੋਏ ਹਨ, ਜੋ ਸੰਨ 1664 ਤੋਂ 1675 ਤੀਕ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਗੱਦੀ ਤੇ ਬਿਰਾਜਮਾਨ ਰਹੇ।

ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਸੰਨ 162। ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਖੇ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਘਰ ਹੋਇਆ। ਪਰ ਆਪ ਗੁਰੂ ਹ ਰਗੋਂਕਿੰਦ ਸ∗ਹਿਬ ਦੇ ਉੱਤਰ-ਅਧਿਕਾਰੀ ਨਾ ਹੋਟੇ, ਸਗੋਂ ਦਰਮਿਆਨ ਗੁਰੂ ਹਰਿਰਾਇ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਹਰਿ ਕ੍ਰਿਸਨ ਜੀ ਹੋਏ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਮਗਰਾ ਆਪ ਗਰ ਗੱਦੀ ਤੇ ਬੈਠੇ।

ਗੁਰੂ ਡੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚਾਰ ਲਈ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਵਿਸੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਮਾਲਵੇ ਦੇ ਭਾਗ ਵਿਚ ਅਤੇ ਪੂਰਬੀ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਦੌਰੇ ਕੀਤੇ । ਆਪ ਰਾਜਾ ਰੂਮ ਸਿੰਘ ਨਾਲ ਆਸਾਮ ਵਿਚ ਵੀ ਗਏ ਅਤੇ ਲਗਪਗ ਦੋ ਸਾਲ ਉਸ ਪਾਸੇ ਹੀ ਰਹੇ ।

ਇਸ ਸਮੇਂ ਆਪ ਜੀ ਦਾ ਪਰਿਵਾਰ ਵੀ ਪਟਨੇ ਤਕ ਆਪ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਗਇਆ ਪਰ ਆਪ ਆਸਾਮ ਜਾਣ ਸਮੇਂ ਪਰਿਵਾਰ ਨੂੰ ਪਟਨੇ ਵਿਖੇ ਹੀ ਛੱਡ ਗਏ । ਇਥੇ ਹੀ ਆਪ ਦੇ ਇਕਲੌਂਡੇ ਲੜਕੇ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਜਨਮ ਹੋਇਆ ।

ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਆਸਾਮ ਤੋਂ ਆ ਕੇ ਬੋੜ੍ਹਾ ਸਮਾ ਹੀ ਪਟਨਾ ਵਿਖੇ ਰਹਿ ਕੇ ਸਿੱਧੇ ਪੰਜਾਬ ਵਾਪਸ ਆ ਗਏ ਅਤੇ ਮਾਖੋਵਾਲ (ਅਨੰਦਪੁਰ) ਜੋ ਕਿ ਆਪਨੇ ਹੀ ਕਹਿਲੂਰ ਰਿਆਸਤ ਤੋਂ ਜਮੀਨ ਲੈਂਕੇ ਵਸਾਇਆ ਸੀ, ਵਿਖੇ ਰਹਿਣ ਲਗ ਪਏ। ਇਥੋਂ ਆਪ ਪ੍ਰਚਾਰ ਲਈ ਕਈ ਪਾਸੇ ਗਏ ਅਤੇ ਕਈ ਮੁਸਲਮਾਨਾ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੇ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸਾਮਿਲ ਕੀਤਾ।

ਆਪ ਨੂੰ ਬਾਣੀ ਦੀ ਰਚਨਾ ਵੀ ਕੀਤੀ। ਆਪ ਦਾ ਵਿਸੇਸ਼ ਮਜਮੂਨ ਜਿਥੇ ਨਾਮ ਸਿਮਰਨ, ਗੁਰੂ ਭਗਤੀ ਹੈ, ਉਥੇ ਆਪ ਨੂੰ ਵਿਮੇਸ ਤੌਰ ਤੇ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕੀਤੀ ਹੈ ਕਿ 'ਗਿਆਨੀ' ਕੌਣ ਹੈ । ਆਪ ਦੇ ਸੰਕਲਪ ਦਾ 'ਗਿਆਨੀ' ਉਹ ਹੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ 'ਸਚਿਆਰ', ਗੁਰੂ ਅਮਰ ਦਾਸ ਜੀ ਨੇ 'ਭਗਤ' ਕਿਹਾ ਹੈ । ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਉਸ ਨੂੰ 'ਗਿਆਨੀ' ਕਹਿਆ ਹੈ ਜੋ ਨਾ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਭੇ ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾ ਕਿਸੇ ਦਾ ਭੈ ਮੰਨਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਦੁਖ ਸੁਖ ਨੂੰ ਇਕ-ਸਮਾਨ ਕਰਕੇ ਜਾਣਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਜਿਸ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਸੰਸਾਰਕ ਪਦਾਰਥਾਂ ਦੀ ਪਕੜ ਨਹੀਂ, ਜੋ ਜੀਵਨ ਦੀ ਅਸਥਿਰਤਾ ਨੂੰ ਜਾਣਦਾ ਹੈ। ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਉਚੇਰੇ ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ ਅਤੇ 'ਗਿਆਨੀ' ਪਦ ਤੋਂ ਪਹੁੰਚਣ ਲਈ ਵੈਰਾਗ ਨੂੰ ਪ੍ਰਧਾਨਤਾ ਦਿਤੀ ਗਈ ਹੈ ।

ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਗੁਰਤਾ ਸਮੇਂ ਸਮਰਾਟ ਔਰਗਜੇਬ ਨੇ ਹਿੰਦੂਆਂ ਨੂੰ ਮੁਸਲਮਾਨ ਬਣਾਉਣ ਦੀ ਨੀਤੀ ਤੇ ਬੜੀ ਤੇਜ਼ੀ ਨਾਲ ਅਮਲ ਕਰਨਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਇਸ ਨੀੜੀ ਦਾ ਡੁੰਘਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਕਸਮੀਰ ਉੱਤੇ ਵੀ ਪਇਆ ਅਤੇ ਕਸਮੀਰ ਦੇ ਵਿਦਵਾਨ ਪੈਡਤ ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਰਨ ਆਏ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਕਹਿਆ ਕਿ ਉਹ ਜਾ ਕੇ ਸਮਰਾਟ ਔਰੰਗਜੇਬ ਨੂੰ ਕਹਿ ਦੇਣ ਕਿ ਜੇ ਗੁਰੂ ਡੇਗ ਬਹਾਦਰ ਮੁਸਲਮਾਨ ਹੋ ਜਾਣ ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਸਾਰੇ ਖੁਸੀ ਨਾਲ ਮੁਸਲਮਾਨ ਬਣ ਜਾਵਾਂਗੇ। ਔਰੰਗਜੇਬ ਨੇ ਇਹ ਗੱਲ ਸੁਣ ਲਈ, ਉਹ ਪਹਿਲਾਂ ਵੀ ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨੂੰ ਬੰਦ ਕਰਨ ਦੀ ਪੂਰੀ ਵਿਉ ਤ ਬਣਾਈ ਬੈਠਾ ਸੀ ਕਿਉ ਕਿ ਆਪ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨਾਲ ਕਈ ਮੁਸਲਮਾਨ ਵੀ ਸਿਖ ਧਰਮ ਧਾਰਨ ਕਰ ਰਹੇ ਸਨ। ਇਸ ਲਈ ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਫਤਾਰ ਕਰਨ ਦਾ ਆਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ ।



बुट्ट डेबा घरास्ट

गुरु तेग बहादुर

GURU TEGH BAHADUR

## ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ

ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਅਤੇ ਆਪ ਦੇ ਸਾਬੀਆਂ ਨੂੰ ਕੈਂਦ ਕਰਕੇ ਦਿੱਲੀ ਲਿਆਂਦਾ ਗਇਆ। ਆਪ ਨੂੰ ਇਸਲਾਮ ਕਬੂਲ ਕਰਨ ਲਈ ਜਾਂ ਮੌਤ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕਰਨ ਲਈ ਕਹਿਆ ਗਇਆ। ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨੇ ਵਿਸਵਾਸ ਅਤੇ ਧਰਮ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੇ ਅਸੂਲਾਂ ਦੀ ਖਾਤਰ ਸਿਰ ਦੇਣਾ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ। ਆਪ ਨੂੰ ਸ਼ਾਹੀ ਹੁਕਮ ਨਾਲ ਦਿੱਲੀ ਵਿਚ ਸੀਸ ਗੰਜ ਵਾਲੀ ਥਾਂ ਤੇ ਤਲਵਾਰ ਨਾਲ ਸਹੀਦ ਕਰ ਦਿਤਾ ਗਇਆ।

ਆਪ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਨਾਲ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਅਤੇ ਸਾਰੇ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਹਲ-ਚਲ ਮਚ ਗਈ ਅਤੇ ਭਾਰਤ ਦੇ ਹਿੰਦੂ ਵੀ ਆਪਣੇ ਧਰਮ ਦੀ ਰੱਖਿਆ ਲਈ ਤਤਪਰ ਹੋ ਗਏ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਅਨੁਭਵ ਕਰ ਲਇਆ ਕਿ ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਧਰਮ ਦੀ ਖਾਤਰ ਆਪਣਾ ਬਲੀਦਾਨ ਦਿਤਾ ਸੀ । ਇਸੇ ਲਈ ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ 'ਹਿੰਦ ਦੀ ਚਾਦਰ' ਕਹਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

# राग सोरठी

'जो नरु दुख में दुख नहीं मानै।
सुख सनेहु अरु मै नही जा कै कंचन माटी मानै। रहाउ।
नह निदिआ नहि उसतित जा कै लोमु मोहु अभिमाना।
हरख सोग ते रहै निआरउ नाहि मान अपमाना।१।
आसा मनसा सगल तिआगै जग ते रहै निरासा।
कामु क्रोघु जिह परसै नाहान तिह घटि ब्रह्मु निवासा।२।
गुर किरपा जिह नर कउ कीनी तिह इह जुगति पछानी।
नानक लीन महओ गोविंद सिउं जिउं पानी संगि पानी।३।।१।

# गुरु तेगबहादर

श्री गुरु तेग़ वहादर जी सिक्ख सम्प्रदाय के नवम गुरु थे। ये ईसवीय सन् १६६४ से १६७५ तक श्री गुरु नानक देव जी की गद्दी को सुक्षोभित करते रहे।

श्री गुरु तेगवहादर जी छठे गुरु श्री हरिगोविन्द जी के सुपुत्र थे, और इन्होंने ईसवीय सन् १६२१ में अमृतसर में जन्म ग्रहण किया था। श्री गुरु हरिगोविन्द जी के पश्चात् श्री गुरु हरि राइ जी, और उनके पश्चात् श्री गुरु हरिकिशन जी हुए। श्री गुरु हरिकिशन जी के अनन्तर श्री गुरु तेगवहादर जी गद्दी पर आरूढ़ हुए। गद्दी संभालते ही इनको 'मसन्दों' एवं घीरमल्ल जी के विरोध का सामना करना पड़ा।

श्री गुरु तेग़बहादर जी ने सिक्ख धर्म का सन्देश लोगों को सुनाने के लिए पंजाब भर में, विशेषतः पंजाब के दक्षिणी पूर्वी प्रदेश मालवे में, और पंजाब से बाहर पूर्वी भारत में पर्याप्त पर्यटन किया। ये राजा रामसिंह के साथ आसाम भी गए और प्रायः दो वर्ष तक उघर ही रहे। पूर्वी भारत की यात्रा के समय इनका परिवार भी साथ था, परन्तु आसाम जाते समय इन्होंने उसे पटना में छोड़ दिया। यहीं पर इनके इकलौते पुत्र श्री गुरु गोविन्दसिंह जी का जन्म हुआ।

आसाम तक की, पूर्वी भारत की, यात्रा के पश्चात् श्री गुरु तेग्रबहादर सीघे पंजाब लौट आए। यहां इन्होंने कहिलूर के राजा से माखोवाल नामक ग्राम मोल लेकर वहां एक नगर वसाया और उसका नाम रखा आनन्दपुर। यह स्थान श्री गुरु देव को वड़ा प्रिय था, वे स्थायी रूप से यहीं निवास करने लगे। यहां पर अपने निवास काल में ये घर्मप्रचार के लिए मिल-भिन्न दिशाओं में स्थित मिल-भिन्न स्थानों पर जाते रहे। इस काल में इनके उपदेशों एवं आचार-व्यवहार से प्रमावित होकर कई मुसल्मानों ने इनके हाथों से सिक्ख धर्म ग्रहण किया।

इन्होंने अपनीं कृतियों से गुरुवाणी के कलेवर को भी पुष्ट किया। इनकी वाणी के प्रतिपाद्य विषयों में प्रमुख हैं नाम-स्मरण तथा गुरु मिनत। इनकी रचना में 'ज्ञानी' के स्वरूप की व्याख्या पर विशेष घ्यान दिया गया है। इनके मत से 'ज्ञानी' वह है जिसे श्री गुरु नानकदेव जी ने 'सचिआर' (सत्य-आचारज्ञाली), श्री गुरु अमरदास जी ने 'भगत', और श्री गुरु अर्जनदेव

## गुरु तेग बहादुर

जी ने 'सन्त', 'साघ', 'ब्रह्म ज्ञानी' आदि के नाम से अभिहित किया है। श्री गुरु तेग्रवहादर जी उस व्यक्ति को 'जानी' कहते हैं जो न किसी अन्य के लिए मयदायी है, और न किसी अन्य से मय खाता है, जो सुख दुःख दोनों को एक समान मानता है, जो सांसारिक पदार्थों के आकर्षण में नहीं आता है, तथा जो मानव शरीर की नश्वरता को कभी दृष्टि से परे नहीं करता है। इन्होंने अपनी वाणी में उच्च आदशों को प्राप्त करने, तथा 'ज्ञानी' के पद तक पहुंचने, के लिए वैराग्य को उत्तम मार्ग कहा है।

श्री गुरु तेग्रवहादुर जी को गुस्ता के काल में सम्राट् औरंगज़ेव ने हिन्दुओं को मुसलमान वनाने की अपनी नीति की बड़े वेग और वल के साथ कियात्मक रूप देना प्रारंभ कर दिया। सम्राट् की इस नीति के अनुसार चलने वाले शासनाधिकारियों के कार्यों से प्रपीढित कश्मीर के हिन्दुओं की ओर से कुछ विद्वान कश्मीरी ब्राह्मण श्री गुरु तेग्रवहादर जी की सेवा में उपस्थित हुए। उनकी करुण कथा सुनने के पश्चात् श्री गुरु देव जी ने उन्हें परामर्श दिया कि आप लोग औरंगजेव के सभीप जाकर उसमें निवेदन करें कि यदि गुरु तेग्रवहादर मुसलमान हो जाएं तो हम सब भी मुसलमान हो जाएंगे। श्री गुरु तेग्रवहादर जी पहिने से ही औरंगजेव की बांखों में खटक रहे थे। उनका धर्म प्रचार और आचार, जिससे प्रमावित होकर कई मुसलमान सिक्स धर्म ग्रहण कर चूके थे, सम्राट् के हृदय को कचोट रहा था। वह श्री गुरु देव, और उनके प्रचार कार्य, का पूर्ण विनाश करने की योजना पहिले से ही बनाए बैठा था। कश्मीर के हिन्दुओं के प्रतिनिध मंडल के श्री गुरु देव की सेवा में उपस्थित होने की घटना की मनक उसके कानों में पड़ी तो वह अधीर हो उठा। उसने अविलम्ब श्री गुरु तेग्रवहादर को बन्दी करने का हक्स जारी कर दिया।

सम्राट् के आदेश के अनुसार श्री गुरु तेग्रवहादुर जी और उनके कुछ घनिष्ठ सहचर तथा सहयोगी बन्दी बना लिए गए। इस प्रकार जब वे दिल्ली में बन्दी ये तब औरंगज़ेंब के आदेश से उनसे कहा गया कि या तो मुसलमानी घर्म ग्रहण कर लो, या मरने को तैय्यार हो जाओ। श्री गुरु तेग्रवहादुर जी ने घामिक स्वतन्त्रता के सिद्धान्तों की रक्षा के हेतु सिर देना स्वीकार किया। परिणामत: सन् १६७५ में, औरंगज़ेब की बाज़ा से, दिल्ली में उस स्थान पर जो अब 'सीसगंज' के नाम से प्रसिद्ध हैं, श्री गुरुदेव का सीस तलवार से काट दिया गया। इस प्रकार श्री गुरुदेव ने घर्मवीरगति प्राप्त की।

श्री गुरु तेग्रवहादर जी के घर्मवीरगित की प्राप्त हो जाने पर पंजाव ही नहीं समस्त मारत में क्षोम फैल गया। समग्र देश के हिन्दू अपने घर्म की रक्षा के लिए सावघान होने लगे। 'केवल हिन्दू धर्म के परित्राण के लिए श्री गुरु तेग्रवहादर जी ने अपने मिर की विल दी।' इस सत्य को स्वीकार न करने का साहस किस में है। इसी लिए लोग श्री गुरु तेग्रवहादर जी का स्मरण 'हिन्द की चादर नाम से करते हैं।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

### RAG SORATH

That man who in the midst of grief is free from grieving.

And free from fear, and free from the snare of delight.

Nor is covetous of gold that he knows to be dust.

Who is neither a backbiter nor a flatterer,

Nor has greed in his heart, nor vanity, nor any worldly attachment.

Who remains at his centre unmoved by good and ill fortune,

Who indifferent to the world's praise and blame

And discards every wishful fantasy

Accepting his lot in the disinterested fashion,

Not worked upon by lust or by wrath,

In such a man God dwelleth.

The man on whom the Grace of the Guru alights

Understands the way of conduct:

His soul, O Nanak, is mingled with the Lord

As water mingles with water!

## **GURU TEGH BAHADUR**

(1621–1675)

In the galaxy of *immortal* martyrs who laid down their precious lives to keep ablaze the flame of faith and freedom, the name of the Ninth Master, Guru Tegh Bahadur stands out radiantly prominent. Doubtless, there have been prophets who sacrificed themselves at the alter of their own religion, but the uniqueness of the Ninth Master's martyrdom lies in the fact that he courted death in defending the religion of the persecuted Hindus who had sought his shelter when they were forced to choose between death and Islam. Guru Tegh Bahadur, the second martyr Guru, who was born at Amritsar in 1621, was the youngest son of Guru Hargobind Sahib, the Sixth Master (1595-1645). Guru Har Rai, the Seventh Master (1630-61), and Guru Hari Krishna, the Eight Master (1656-1964); however, preceded him as Gurus He adorned the sacred throne of Guru Nanak from 1664 to 1675. His installation as Guru enraged Dhirmal and the *masands*, who were the most contentious claimants to the Guruship.

Guru Tegh Bahadur toured the Punjab, particularly the Malwa region, and Eastern India, to preach Sikhism. He also went to Assam with Raja Ram Singh and stayed with him for nearly two years. The Guru's family accompanied him on this trip, but, while proceeding to Assam, he left his familly at Patna. It was here that his only son Guru Gobind Singh (1666-1708) was born. While leaving Assam for the Punjab, Guru Tegh Bahadur broke his journey at Patna for a short time and then returned to the Punjab. He purchased land from the Raja of Kahloor at Makhowal (Anandpur) and settled down there. From here he set out on extensive missionary tours and attracted amongst others, several Muslims to his faith

The main theme of Guru Tegh Bahadur's sacred hymns is Nam Simran (concentration on the Divine Name) and Guru Bhakti (adoration of the Guru). One hundred and fifteen hymns of Guru Tegh Bahadur are incorporated in the Adi Granth.

#### GURU TEGH BAHADUR

He has clearly set forth his own definition of *Giani* (or the enlightened one). In these compositions he has laid special stress on *vairag* or detachment for the realisation of the lofty ideals that distinguish the life of a *BrahmGiani* 

During Guru Tegh Bahadur's ministry, Emperor Aurangzeb intensified his fanatical plans for forcibly converting the Hindus to Islam. This move had serious repercussions in Kashmir, and, the learned Pandits of Kashmir came to Guru Tegh Bahadur to seek refuge. The Guru advised them to go and tell Aurangzeb that if he could persuade Guru Tegh Bahadur to embrace Islam, they would all willingly become Muslims. This proposal appealed to Aurangzeb, who had already hatched plans to bring to an end Guru Tegh Bahadur's missionary activities, so, he at once issued orders for his arrest.

The Guru, along with some of his companions was finally brought to Delhi and asked to convert to Islam or else face the penalty of death. The Master averred that he would sacrifice his life rather than give up his faith and his freedom of belief. Thus, under Aurangzeb's orders, he was beheaded at the place now called Sis Ganj in Delhi. His martyrdom was yet another challenge to the Sikh conscience. It was realized then that there could be no understanding between an insensate power imbrued with blood and a proud people wedded to a life of peace with honour. The sacrifice roused the devitalized Hindus from their supine somnolence and gave them a hint of the power that comes from self-respect and sacrifice. Guru Tegh Bahadur thus earned the enduring sobriquet. title of Hind-di-Chadar or the Shield of India.

SHEIKH FARID
JAIDEV
TRILOCHAN
NAMDEV
SADHNA
BENI
RAMANAND
KABIR
RAVIDAS
PIPA
SAIN
DHANNA
BHIKHAN
PARMANANDA
SURDAS

### ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

क्य अगमा

ਦਿਲਹੁ ਮੁਹਬਤਿ ਜਿੰਨ ਸੇਈ ਸਚਿਆ।
ਜਿਨ ਮਨਿ ਹੋਰੁ ਮੁਖਿ ਹੋਰੁ ਸਿ ਕਾਂਦੇ ਕਚਿਆ।।।
ਰਤੇ ਇਸ਼ਕ ਖੁਦਾਇ ਰੰਗਿ ਦੀਦਾਰ ਕੇ।
ਵਿਸਰਿਆ ਜਿਨ ਨਾਮੁ ਤੇ ਭੁਇ ਭਾਰੁ ਬੀਏ।।। ਰਹਾਉ।
ਆਪਿ ਲੀਏ ਲੜਿ ਲਾਇ ਦਰਿ ਦਰਵੇਸ ਸੇ।
ਤਿਨ ਧੰਨੁ ਜਣੇਦੀ ਮਾਉ ਆਏ ਸਫਲ ਸੇ। ੨।
ਪਰਵਦਗਾਰ ਅਪਾਰ ਅਗਮ ਬੇਅੰਤ ਤੁ।
ਜਿਨਾ ਪਛਾਤਾ ਸਚੁ ਚੁੰਮਾ ਪੈਰ ਮੂੰ। ੩।
ਤੇਰੀ ਪਨਰ ਖੁਦਾਇ ਤੂ ਬਖਸੰਦਗੀ।
ਸ਼ੇਖ਼ ਫਰੀਦੈ ਖੇਰੁ ਦੀਜੇ ਬੈਂਦਗੀ। ੪। ੧।

# ਸ਼ੇਖ਼ ਫ਼ਰੀਦ

(1175-1265 ਈ.)

ਬਾਬਾ ਫ਼ਰੀਦ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸੂਫੀ ਸੰਤਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸਨ ਜ਼ਿਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੇ ਆਤਮਿਕ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨਾਲ ਅਨੇਕਾਂ ਲੌਕਾਂ ਨੂੰ ਬੈਦਗੀ ਵਲ ਲਾਇਆ। ਜਦੋਂ ਜਾਬਰ ਮੁਸਲਮਾਨ ਹਮਲਾਵਰਾਂ ਨੇ ਇਸਲਾਮ ਨੂੰ ਬਦਨਾਮ ਕਰ ਦਿਤਾ ਸੀ ਤਾਂ ਆਪ ਦੀ ਮਧੁਰ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਨੇ ਇਸ ਦੀ ਪ੍ਰਭੁਤਾ ਮੁੜ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤੀ।

ਸ਼ੇਖ਼ ਫਰੀਦੁਦੀਨ ਮਸਊਦ ਸ਼ੱਕਰਗੰਜ ਦਾ ਜਨਮ ਪਿੰਡ ਕੋਠੀਵਾਲ (ਚਾਵਲ ਮੁਸ਼ੇਖਾਂ) ਜ਼ਿਲਾ ਮੁਲਤਾਨ ਵਿਚ, ਸ਼ੇਖ਼ ਜਮਾਲੁ-ਦੀਨ ਦੇ ਘਰ, ਬੀਬੀ ਕਰਸਮ ਦੇ ਉਦਰ ਤੋਂ 1173 ਈ. ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਆਪ ਨੇ ਖੁਆਜਾ ਕੁਤਬਦੀਨ ਬਖਤਿਆਰ ਕਾਕੀ ਨੂੰ ਮੁਰਸ਼ਦ ਧਾਰ ਕੇ ਕਠਿਨ ਤਪੱਸਿਆ ਕੀਤੀ। ਆਪ 15-20 ਸਾਲ ਹਾਂਸੀ ਰਹੇ, ਫਿਰ ਅਜੋਧਨ ਨਿਵਾਸ ਕੀਤਾ ਜਿਸ ਦਾ ਹੁਣ ਨਾਮ ਪਾਕਪਟਨ ਹੈ ਤੇ ਇਥੇ ਹੀ ਫ਼ਰੀਦ ਜੀ ਦੀ ਗੱਦੀ ਹੈ।

ਫ਼ਰੀਦ ਜੀ ਦੀ ਤਪੱਸਿਆ ਤੇ ਸਾਧਨਾਂ ਬਾਰੇ ਅਨੇਕ ਕਥਾਵਾਂ ਪ੍ਰਚਲਿਤ ਹਨ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਜ਼ਾਹਰ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਬਹੁਤ ਹੀ ਘਾਲ ਘਾਲਣ ਵਾਲੇ ਫ਼ਕੀਰ ਸਨ।

ਆਪ ਦੀ ਘਾਲ ਕਮਾਈ ਤੇ ਰੂਹਾਨੀ ਸੁਯੋਗਤਾ ਨੂੰ ਦੇਖ ਕੇ ਖੁਆਜਾ ਬਖਤਿਆਰ ਕਾਕੀ ਨੇ ਆਪ ਨੂੰ ਚਿਸ਼ਤੀ ਸਿਲਸਿਲੇ ਦਾ ਆਗੂ ਨੀਅਤ ਕੀਤਾ । ਆਪ ਦਾ ਰਹਿਣ ਸਹਿਣ ਬੜਾ ਸਬਰ, ਸੰਤੌਖ ਤੇ ਗਰੀਬੀ ਵਾਲਾ ਸੀ, ਉਹ ਮਸਾਂ ਗੁਜ਼ਾਰਾ ਕਰਦੇ ਸਨ; ਕੱਚਾ ਕੋਠਾ, ਜੁਆਰ ਦੀ ਰੋਟੀ ਤੇ ਸਾਧਾਰਣ ਕਪੜੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਦੌਲਤ ਸੀ। ਜੋ ਚੜ੍ਹਾਵਾ ਆਉਂਦਾ ਸੀ, ਉਸ ਦੀ ਉਹ ਘਰੇਲੂ ਲੋੜਾਂ ਲਈ ਕਦੀ ਵਰਤੋਂ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਰਦੇ।

ਆਪ ਵੱਡ-ਪਰਵਾਰੇ ਗ੍ਰਿਹਸਥੀ ਪੁਰਸ਼ ਸਨ। ਆਪ ਦੇ ਅੱਠ ਬੱਚੇ ਸਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੁਝ ਲੜਕੇ ਤਾਂ ਖੇਤੀ ਬਾੜੀ ਕਰਕੇ ਗੁਜ਼ਾਰਾ ਕਰਦੇ ਸਨ, ਇਕ ਪੁਤਰ ਫੌਜ ਵਿਚ ਨੌਕਰ ਸੀ। ਕੁਝ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਇਹ ਵੀ ਖਿਆਲ ਸੀ ਕਿ ਚਿਸ਼ਤੀ ਫ਼ਿਰਕੇ ਦੀ ਗੱਦੀ ਸਾਨੂੰ ਮਿਲ ਜਾਵੇਗੀ। ਪਰੰਤੂ ਬਾਬਾ ਫ਼ਰੀਦ ਨੇ ਅੰਤ ਸਮੇਂ ਆਪਣਾ ਮੁਸੱਲਾ ਤੇ ਤਸਬੀ ਸੱਯਦ ਮੁਹੰਮਦ ਕਿਰਮਾਨੀ ਦੇ ਹੱਥ ਸ਼ੇਖ ਨਿਜ਼ਾਮੁਦੀਨ ਔਲੀਆ ਪਾਸ ਭੋਜ ਦਿਤੇ। 15 ਅਕਤੂਬਰ ਨੂੰ ਪਾਕਪਟਨ ਵਿਚ ਆਪ ਦਾ ਦੇਹਾਂਤ ਹੋਇਆ।

ਬਾਬਾ ਫ਼ਰੀਦ, ਪਿਆਰ ਤੇ ਹਮਦਰਦੀ ਨਾਲ ਡੂਲ੍ਹ ਡੂਲ੍ਹ ਕਰਦੀ ਪਵਿੱਤਰ ਮਧੁਰ ਸਖਸੀਅਤ ਸੀ । ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾਮ 'ਸ਼ੱਕਰਗੇਜ' ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੋਇਆ। ਆਪ ਦੇ ਸਲੋਕਾਂ ਤੇ ਗੀਤਾਂ ਵਿਚੌਂ ਵੀ ਇਸ ਮਿੱਠਤ ਦੇ ਦਰਸਨ ਹੁਦੇ ਹਨ।



### गुरु ग्रंथ रत्नावली

#### राग आसा

'दिलहु मुह्बति जिन्ह सेई सचिया।
जिन्ह मिन होरू मुस्ति होरू सि कंग्डे किन्वया।१।
रते इसक खुदाइ रींग दीदार के।
विसरिया जिन्ह नामु ते मुद्द मारू थीए।१। रहाउ।
अपि लीए लाड़ि लाइ दिर दरवेस से।
तिन धन्हं जणेदी माउ आए सफलुसे।२।
परवदगार अपार अगम वेअन्त तू।
जिन्हा पछाता सचु चुंमा पैर मूं।३।
तेरी पनह खुदाइ तू बखसंदगी।
शेख फ़रीदे सैरू दीजै बदंगी।४।१।'

# नेख फरीद (११७५-१२६५ ई०)

बाबा फ़रीद उन सूफ़ी सन्तों में से एक थे जिन्होंने अपने आध्यात्मिक प्रभाव से अनेके लोगों को ईश्वर-मिन्त के मार्ग पर लगाया। जब आततायी मुसलमान आक्रमणकारियों के कुकर्मों ने इसलाम को लोगों की निन्दा का पात्र बना दिया तब वाबा फ़रीद के मधुर व्यक्तित्व ने पुनः उसकी प्रतिष्ठा बढ़ाई।

शेख फ़रीदुद्दीन मसऊद शक्करगंज का जन्म ईसवीय सन् ११७५ में मुलतान जिले के अन्तर्गत कोठीवाल (चावल मुशैखां) नामक ग्राम में हुआ था। इनके पिता का नाम शेख जमालुद्दीन और माता का नाम बीबी कुरसम था। इन्होंने ख्वाजा कुतबदीन वखतियार काकी को गुरु रूप में वरण कर कठिन तपस्या की: १५-२० वर्ष हांसी रहे, और फिर अजोधन में निवास करते रहे। अजोधन को वर्तमान काल में पाकपटन कहते हैं और यहा फ़रीद जी की गद्दी का डेरा है।

फ़रीद जी की तपस्या के सम्बन्ध में अनेक कथाएं प्रचलित हैं। इनसे अनुमान होता है कि वह महातपस्वी फ़क़ीर थे। इनकी तपोनिष्ठा और आध्यात्मिक पविता को दृष्टि में रख कर ख़्वाजा बिस्तआर काकी ने इनको चिक्ती गद्दी का नेता नियत किया। ये घन द्रव्य नहीं रखते थे और सन्तोष को परम घन समझते थे, कन्चे कोठे में रहते थे, जवार की रोटी खाते थे और साधारण वस्त्र पहनते थे। तात्पर्य, जैसे-तैसे घरीर-यात्रा के दिन पूर्ण करते थे। गद्दी पर जो चढ़ावा चढ़ता था इन्होंने उसमें से कभी एक पैसा भी अपनी घरेलू आवश्यकताओं की पूर्ति पर खर्च नहीं किया।

ये एक अच्छे बड़े परिवार वाले गृहस्थ थे। इनके आठ पुत्र थे। उनमें से कुछ खेती करते थे, और एक सेना में भी नौकर था। कुछ पुत्रों को चिश्ती-गद्दी के मिल जाने की भी आशा थी। परन्तु फ़रीद जी ने अन्त-समय में अपना मुसल्ला (नमाज पढ़ते समय नीचे बिछाने की चादर) तथा तस्वीह (जप-माला) सय्यद मुहम्मद किरमानी के हाथ निजामुद्दीन औलिया के समीप मेज दी, और १५ अक्तूबर, १२६५ को, पाकपटन में नश्वर शरीर का त्याग कर दिया।

बाबा फ़रीद जी का व्यक्तित्व परम मघुर था, और उससे प्रेम एवं समवेदना की हलकी-हलकी फुहार बरसती रहती थीं। इसी हेतु ये 'शक्कर गंज' (शर्करा के निधि) के नाम से प्रसिद्ध थे। इनकी कृतियों में भी वही मघुरता है जो इनके जीवन में थी।

### ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

### वावा वासवी

ਪਰਮਾਦਿ ਪੁਰਖ ਮਨੋਪਿਮੰ ਸਤਿ ਆਦਿ ਭਾਵ ਰਤੇ।
ਪਰਮਦਕੁਤੇ ਪਰਕ੍ਰਿਤਿਪਰੇ ਜਦਿ ਚਿੰਤਿ ਸਰਬ ਗਤੇ।।
ਕੇਵਲ ਰਾਮ ਨਾਮ ਮਨੋਰਮੰ।
ਬਦਿ ਐਮ੍ਰਿਤ ਤਰ ਮਇਐ।
ਨ ਦਨੋਤਿ ਜ ਸਮਰਣੇਨ ਜਨਮ ਜਰਾਧਿ ਮਰਣ ਭਇਐ।।। ਰਹਾਉ।
ਇਫ਼ਸਿ ਜਮਾਦਿ ਪਰਾਭਯੇ ਜਸੂ ਸ਼੍ਰਸਤਿ ਸੁਕ੍ਰਿਤ ਕ੍ਰਿਤੇ।
ਭਵ ਭੂਤ ਭਾਵ ਸਮਬ੍ਰਿਅੰ ਪਰਮੰ ਪ੍ਰਸੰਨਮਿਦੇ।।।
ਲੋਭਾਦਿ ਦ੍ਰਿਸਟਿ ਪਰਗ੍ਰਿਹੇ ਜਦਿ ਬਿਧਿ ਆਚਰਣੇ।
ਤ੍ਰਿਜ ਸਕਲ ਦੁਹਕ੍ਰਿਤ ਦੁਰਮਤੀ ਭਜੂ ਚਕ੍ਧਰ ਸਰਣੇ।।
ਹਰਿ ਭਗਤਿਨਿਜ ਨਿਹਕੇਵਲਾ ਰਿਦ ਕਰਮਣਾ ਬਚਸਾ।
ਜੋਗੇਨ ਕਿ ਜਗੇਨ ਕਿੰ ਦਾਨੋਨ ਕਿੰ ਤਪਸਾ।।।
ਗੋਬਿਦ ਗੋਬਿਦੇਤਿ ਜਪਿ ਨਰ ਸਕਲ ਸਿਧਿ ਪਦੇ।
ਜੇ ਦੇਵ ਆਇਉ ਤਸ ਸਫੁਟੇ ਭਵਰੂਤ ਸਰਬ ਗਤੇ।੫।।।

# ਭਗਤ ਜੈਦੇਵ (1201-1245)

ਸ੍ਰੀ ਜੇ ਦੇਵ ਬੰਗਾਲ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁਖ ਭਗਤ ਸਨ ਜਿੰਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ 'ਗੀਤ ਗੋਵਿੰਦ' ਕਾਵਿ ਤੋਂ ਸੰਗੀਤ ਕਲਾ ਦੇ ਪੱਖ ਤੋਂ ਕਾਫੀ ਪ੍ਰਸਿੱਧੀ ਰਖਦੀ ਹੈ ਤੇ ਇਹ ਵੈਸ਼ਨਵ ਮੰਦਰਾਂ ਵਿਚ ਆਮ ਗਾਈ ਵੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਜਿਲਾ ਬੀਰ ਭੂਮਿ ਦੇ ਪਿੰਡ ਕੇਂਦਲੀ ਵਿਚ ਪਿਤਾ ਭੰਜ ਦੇਵ ਤੇ ਮਾਤਾ ਬਾਮ ਦੇਵੀ ਦੀ ਕੁੱਖੋਂ ਹੋਇਆ। ਕੇਂਦਲੀ ਵਿਚ ਯਾਦਗਾਰੀ ਮੰਦਰ ਬਣਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ, ਜਿਥੇ ਕਿ ਹਰ ਸਾਲ ਮਾਘ ਦੀ ਸੰਗ੍ਰਾਦ ਨੂੰ ਮੇਲਾ ਲਗਦਾ ਹੈ। ਬਚਪਨ ਵਿਚ ਹੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਦਾ ਪਠਨ ਪਾਠਨ ਕੀਤਾ, ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਕ੍ਰਿਸਨ-ਭਗਤੀ ਨੇ ਕਵੀ ਬਣਾ ਦਿਤਾ ਤੇ ਮਸਤੀ ਵਿਚ ਗੀਤ ਉਚਾਰਨ ਲਗੇ। ਇਹੋ ਪ੍ਰੇਮ-ਭਗਤੀ ਦੇ ਗੀਤ 'ਗੀਤ ਗੋਵਿੰਦ' ਵਿਚ ਸੰਕਲਿਤ ਹਨ।

ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਕ ਵਾਰ ਆਪ ਗੀਤ ਰਚਨਾ ਕਰ ਰਹੇ ਸਨ : ਅੰਸੀ ਗੱਲ ਹੋਈ ਕਿ ਛੰਦ ਸੰਪੂਰਨ ਹੋਣ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਸੀ ਆਉਂਦਾ, ਇਕ ਤੁਕ ਰਚਣੀ ਬਾਕੀ ਸੀ। ਇਸੇ ਭਗਤੀ ਰੰਗ ਵਿਚ ਆਪ ਉਠ ਕੇ ਬਾਹਰ ਚਲੇ ਗਏ। ਜਦੋਂ ਮੁੜ ਵਾਪਸ ਆਣੇ ਤਾਂ ਹੋਰ ਹਰਾਨ ਹੋਏ, ਉਥੇ ਰਹਿੰਦੀ ਤੁਕ ਪਾ ਕੇ ਛੰਦ ਸੰਪੂਰਨ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਇਸ ਗੁੰਝਲ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਲਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੀ ਧਰਮ-ਪਤਨੀ ਪਦਮਾਵਤੀ ਪਾਸੋਂ ਪੁੱਛਿਆ ਕਿ ਇਹ ਤੁਕ ਕੋਣ ਲਿਖ ਗਇਆ ਹੈ ? ਉਸ ਨੇ ਜਵਾਬ ਦਿਤਾ, 'ਸੁਆਮੀ ਜੀ! ਹੁਣ ਤੁਸੀਂ ਹੀ ਆਪ ਲਿਖਦੇ ਸੀ, ਹੋਰ ਤਾਂ ਇਥੇ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਆਇਆ। ਕਿਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਭਗਵਾਨ ਆਪ ਜੈਦੇਵ ਦਾ ਰੂਪਧਾਰਕੇ ਇਸ ਛੰਦ ਨੂੰ ਪੂਰਾ ਕਰ ਗਏ ਸਨ। ਇਸ ਘਟਨਾ ਨੇ ਜੈਦੇਵ ਦੇ ਭਗਤੀ ਭਾਵ ਨੂੰ ਹੋਰ ਦ੍ਰੜ੍ਹ ਕੀਤਾ ਤੇ ਉਹ ਮਸਤ ਹੋਏ ਜੰਗਲ ਵਲ ਚਲੇ ਗਏ। ਅਗੇ ਕੀ ਦੇਖਦੇ ਹਨ ਇਕ ਅਜੀਬ ਅਨੋਖਾ ਬ੍ਰਿਫ਼ ਹੈ ਜਿਸ ਦੇ ਪੱਤੇ ਪੱਤੇ ਉਤੇ ਸਾਰਾ 'ਗੀਤ ਗੋਵਿੰਦ' ਲਿਖਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਝਾਕੀ ਨੇ ਜੇਦੇਵ ਦੇ ਕਪਾਟ ਖੋਲ੍ਹ ਦਿਤੇ ਤੇ ਉਹ ਉਮਰ ਭਰ ਇਸੇ ਰੰਗ ਵਿਚ ਰਹੇ।

ਜੇਦੇਵ ਦੀ ਵਡਿਆਈ ਦਾ ਜਿਕਰ ਸਭ ਤੋਂ ਪੂਰਾਣਾ ਕਬੀਰ ਨੇ ਕੀਤਾ ਹੈ :

ਜੇ ਦੇਉ ਨਾਮਾ ਬਿਪੁ ਸੁਦਾਮਾ ਤਿਨ ਕਉ ਕ੍ਰਿਪਾ ਭਈ ਹੈ ਅਪਾਰ। (ਬਿਲਾਵਲ) ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਲਿਖਦੇ ਹਨ:

ਜੈ ਦੇਵ ਤਿਆਗਿਓ ਅਹੰਮੇਵ। (ਬਸੰਤ ਮ. 5)

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਪ ਦੇ ਦੋ ਸ਼ਬਦ ਗੂਜਰੀ ਤੇ ਮਾਰੂ ਰਾਗ ਵਿਚ ਸੰਕਲਿਤ ਹਨ। ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ ਵਰਤੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਸ਼ਬਦਾਵਲੀ ਸਿੱਧ ਕਰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਪ੍ਰਾਚੀਨ ਸ਼ੈਲੀ ਦੀ ਰਚਨਾ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਵਿਚ ਯੋਗ ਮਤ ਦੀ ਸੰਕੇਤਾਵਲੀ ਦੁਆਰਾ ਅਧਿਆਤਮਕ ਰਹੱਸ ਦਾ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਗਇਆ ਹੈ।



# राग गूजरी

'परमादि पुरख मनोपिमं सित आदि भाव रतं।
परमदमुतं परकृति परं जदि चिति सरव गतं।
केवल राम नाम मनोरमं।
बदि अमृत तत मडअं।
न दनोति जस्मरणे न जनम जराघि मरण भयं।१। रहाउ।
इच्छिम जमादि पराभय जमु स्वसित मुक्ति कृतं।
भवभूत भाव समिवअं परमं प्रसन्नमिदं।२।
लोभादि दृष्टि परिगृहं जदि विधि आचरणं।
तिज सकल दुहकृत दुरमती भजु चक्रधर सरणं।३।
हिर भगिन निज निहकेवला रिद करमणा वचसा।
जोगेन कि, जगेन कि, दानेन कि नपसा।४।
गोविन्द गोविन्देति जिप नर सकल सिधि पदं।
जै देव आइउ तस सफुट मवभूत सरव गतं।४।१।'

# भक्त जयदेव

श्री जयदेव वंगाल के एक प्रसिद्ध भक्त किव थे। इनका जन्म वीरमूमि जिले में, केदली नामक ग्राम में, ईसवीय सन् १२०१ में, हुआ था। इनके पिना का नाम भोज देव और माता का नाम वामदेवी था। इनकी स्मृति में केदली ग्राम में एक मंदिर वना हुआ है, और वहां प्रति वर्ष माघ-मंक्रान्ति के दिन उत्सव होता तथा मेला लगता है। जयदेव संस्कृत का अध्ययन करके छोटी अवस्था में उस भाषा के अच्छे पंडित हो गए थे। इनकी कृष्ण-उपासना कृष्ण-मिक्त का रंग लेती गई, और गनै:-शनै: गहरी. होते-होते इननी गहरी हो गई कि प्राय: वह मस्ती में रहने लगे।

एक अनुश्रुति है: एक बार जयदेव एक गीत की रचना कर रहे थे। गीत के अन्तिम 'चरण' की रचना में सहसा प्रतिमा की गित क्षीण हो गई। प्रयास करने पर भी गीत पूर्ण न हो सका। उसे अपूर्ण ही छोड़कर उन्माद की सी दगा में ये उठ कर बाहर चले गए। लौट कर आए तो यह देख कर बड़े विस्मित हुए कि गीत का अन्तिम 'चरण' लिखा हुआ है, और गीत पूर्ण है। उन्होंने अपनी धर्मपत्नी पद्मावती से पूछा कि यह कौन लिख गया है। उसने उत्तर दिया कि यहां कोई व्यक्ति नहीं आया, न मैंने आपके अतिरिक्त किसी अन्य को यहां कुछ लिखते देखा है। विश्वास किया जाता है कि भगवान् ही जयदेव का क्ष्म घारण करके उस गीत को लिख गए थे। इसी विश्वास से जयदेव की मित्त-भावना में ऐसा उछान आया कि आत्म-विस्मृति की अवस्था में वे वन की ओर निकल गए। वहां उन्हें एक अद्भुत वृक्ष दिखाई दिया, उसके एक-एक पत्ते पर गीत-गोविन्द की पंक्तियां लिखी थीं,—वृक्ष क्या था, सम्पूर्ण गीत-गोविन्द का ग्रन्थ था। इस दृश्य ने जयदेव के अन्तर के कपार्ट खोल दिए, और वे शेप समस्त जीवन उसी भिक्त रस में निमग्न रहे।

जयदेव की प्रशंसा का सूचक प्राचीनतम उल्लेख कवीरदास जी की वाणी में उपलब्ध होता है :--

"जै देउ नामा बिषु सुदामा तिन कउ कृपा भई है अपार i"। विलावलु ।

थी गुरु अर्जन देव जी ने लिखा है:---

"जै देव तिआगिओ अहंमेव" ।। वसन्त, महला ५।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में जयदेव के दो 'सब्द' मंकलित हैं। ये राग गूजरी और मारू में हैं। एक छंद मंस्कृत पदावली से पूर्ण है।

#### JAIDEV

#### RAG GUJRI

Primal Being, sublimely beautiful. Pirmal Truth, all-pervading, Supremely wonderful, transcending nature Why then not contemplate Him, the Redeemer, Devote thy mind only to the Holy Name Which is the ambrosia and essence of life For those who remember the Lord. There is no fear of birth, of old age, and of death If thou desirest to defeat the angel of death And all his ministers. Praise and bless thy Lord. And no virtuous deeds. The bliss of the Lord is unchanging. Now, and in the past, and in the future Man, if thou seekst to do virtuous deeds Renounce thy greed, renounce thy coveting Of thy neighbour's wife, all sins, all sinful desires, And make the Lord thy refuge! In heart and in words and in deeds Devote thyself solely to thy Beloved Lord Without such devotion, what profit is there In yoga, temple rituals, alms, and austerities? O man, repeat the Sweet Name of the Beloved Who is the bestower of all power upon men! Jaidev openly seeketh his refuge in Thee! Who art now, hast been, and who pervadest all!

### JAIDEV (1201-1245)

Shri Jaidev was renowned Bhakt of Bengal. His *Gita Govinda* is renowned for its poetic beauty and musical richness, and, it is sung in the Vaishnava temples. The son of Bhaj Dev and Bam Devi, he was born in the village Kandli belonging to the district Bir Bhoom. There is a temple at Kandli to commemorate his memory.

It is said that once while he was composing a song he found it difficult to find the final line to complete the *chhand* (couplet) Lost in his *Bhakti Rasa* he went out, and, when he returned, he saw to his utter surprise that the verse had been completed. To solve this riddle he asked his wife, Padmavati, who had added the final line to the *chhand*. She said, "Swami ji, just now, you were yourself writing it, no one else came here." It is said that God Himself had come in the guise of Jaidev to complete that *chhand*. This mystical happening further deepened Jaidev's *bhakti*. He was overwhelmed by it to the extent that he went into the jungle where he saw a strangetree, every leaf of which bore hymns of the *Gita Govinda*. This enkindled in his soul a divine light and he continued to enjoy spiritual ecstasy all his life

The earliest reference to Jaidev's greatness is found in Kabir's verse.

Thou have crowned with thy boundless Grace, O Lord! Jaidev, Namdeva and Sudama, the Brahaman.

Guru Arjan Dev also writes:

Jaideva has risen above his egoism.

(Basant Mahala 5)

Two of Jaidev's hymns, one in *Gujri* and the other in *Maru rag*, have been incorporated into the *Guru Granth Sahib*.

#### ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

#### नावा वासवी

ਅੰਤਰੁ ਮਲਿ ਨਿਰਮਲੁ ਨਹੀ ਕੀਨਾ ਬਾਹਰਿ ਭੇਖ ਉਦਾਸੀ।
ਹਿਰਦੇ ਕਮਲੁ ਘਟਿ ਬ੍ਰਮੁ ਨ ਚੀਨ੍ਹਾਂ ਕਾਰੇ ਭਇਆ ਸੰਨਿਆਸੀ।।।
ਭਰਮੇ ਭੂਲੀ ਰੇ ਜੇ ਚੰਦਾ।
ਨਹੀਂ ਨਹੀਂ ਚੀਨ੍ਹਿਆ ਪਰਮਾਨੰਦਾ।।।ਰਹਾਉ।
ਘਰਿ ਘਰਿ ਖਾਇਆ ਪਿੰਡੁ ਬਧਾਇਆ ਖਿੰਬਾ ਮੁੰਦਾ ਮਾਇਆ।
ਭੂਮਿ ਮਸਾਣ ਕੀ ਭਸਮ ਲਗਾਈ ਗੁਰ ਬਿਨੁ ਤਤੁ ਨ ਪਾਇਆ। ੨।
ਕਾਇ ਜਪਹੁ ਰੇ ਕਾਇ ਤਪਹੁ ਰੇ ਕਾਇ ਬਿਲੌਵਹੁ ਪਾਣੀ।
ਲਖ ਚਉਰਾਸੀਹ ਜਿਨਿ ਉਪਾਈ ਸੋ ਸਿਮਰਹੁ ਨਿਰਬਾਣੀ।੩।
ਕਾਇ ਕਮੰਡਲੁ ਕਾਪੜੀਆਂ ਰੇ ਅਠਸਠਿ ਕਾਇ ਫਿਰਾਹੀ।
ਬਚਤਿ ਤ੍ਲਿਚਨੁ ਸੁਨੁ ਰੇ ਪ੍ਰਾਣੀ ਕਣ ਬਿਨੁ ਗਾਹੁ ਕਿ ਪਾਹੀ।।।।।।

# ਭਗਤ ਤ੍ਰਿਲੋਚਨ

(1267 - 1335)

ਭਗਤ ਤ੍ਰਿਲੱਚਨ (ਜਨਮ 1297 ਈ.) ਵੈਂਜ਼ ਕੁਤ ਵਿਚੋਂ ਸਨ। ਕੁਝ ਵਿਚਵਾਨ ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਸਥਾਨ ਮਹਾਰਾਸਟਰ ਵਿਚ ਸੌਲਾਪੁਰ ਲਾਗੇ ਪਿੰਡ ਬਾਰਸੀ ਦਸਦੇ ਹਨ ਤੇ ਕਈਆਂ ਦੇ ਖਿਆਲ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪ ਉੱਤਰ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ ਦੇ ਜੰਮਪਲ ਸਨ ਪਰ ਰਿਹਾਇਸ਼ ਵਧੇਰੇ ਮਹਾਰਾਸਟਰ ਵਲ ਰੱਖੀ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਦਿਤੇ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੇ ਸਲੌਕਾਂ ਵਿਚ ਨਾਮਦੇਵ ਤੇ ਤ੍ਰਿਲੱਚਨ ਦਾ ਇਕ ਸੰਵਾਦ ਦਰਜ ਹੈ, ਜਿਸ ਤੋਂ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਭਗਤ ਸਮਕਾਲੀ ਸਨ।

> ਨਾਮਾ ਮਾਇਆ ਮੋਹਿਆ ਕਹੈ ਤਿਲੱਚਨੁ ਮੀਤ। ਕਾਹੇ ਛੀਪਹੁ ਛਾਇਲੈ ਰਾਮ ਨ ਲਾਵਹੁ ਚੀਤੁ ।੨੧੨। ਨਾਮਾ ਕਹੈ ਤਿਲੱਚਨਾ ਮੁਖਿ ਤੇ ਰਾਮੁ ਸੰਮ੍ਰਾਲਿ। ਹਾਥ ਪਾਉ ਕਰਿ ਕਾਮੂ ਸਭੂ ਚੀਤੁ ਨਿਰੰਜਨ ਨਾਲਿ।੨੧੩।

ਭਗਤ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਆਪ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਇਉਂ ਕੀਤਾ ਹੈ :

ਨਾਮਦੇਵ ਕਬੀਰੂ ਤ੍ਰਿਲੋਚਨੂ ਸਧਨਾ ਸੈਨੂ ਤਰੈ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਭਗਤ ਤ੍ਰਿਲੋਚਨ ਜੀ ਦੇ ਚਾਰ ਸ਼ਬਦ ਮਿਲਦੇ ਹਨ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਬਾਹਰਲੇ ਕਰਮ ਕਾਂਡਾਂ ਤੇ ਖਾਸ ਕਰ ਝੂਠੇ ਤਿਆਗ ਦਾ ਖੰਡਨ ਕਰਕੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਪਛਾਣ ਉਤੇ ਜੋਰ ਦਿਤਾ ਗਇਆ ਹੈ ।



### गुरु प्रंथ रत्नावली

# राग गूजरी

अन्तर मिल निरमत् नहीं कीना बाहरि मेख उदानी।
हिरदै कमन् पटि बहम् न चीना काहे महशा संनिआमी। १।
मरमे भूली रे जे चंदा।
नहीं नहीं चीनिआ परमानंदा। १। रहाउ।
घरि घरि खाइआ पिडु बधाइआ निया मूंदा माइआ।
मूमि मसाण की मसम नगाई गुर बिनु ततु न पाइआ। र।
काइ जपहु रे काइ तपहु रे काइ बिलोवहु पाणी।
लख चउरामीह जिन्हि उपाई मो सिमरहु निरवाणी। ३।
काइ कमंडनू कापड़ीआ रे अठसिंड काइ किराही।
बदित विलोवनु मुनु रे प्राणी. कण बिनु गाहु कि पाही। ४। १।

# भक्त त्रिलोचन (१२६७-१३३४ ई०)

भक्त त्रिलोचन का जन्म सन् १२६७ में वैश्य कुल में हुआ था। कुछ विद्वानों का मत है कि इनका जन्म महाराष्ट्र में शोलापुर के निकट बारनी नामक गाम में हुआ था। एक अन्य मत यह है कि इनका जन्म तो उत्तर प्रदेश में हुआ था. किन्तु ये अधिकतर महाराष्ट्र में रहा करते थे। कबीरदास जी के निम्नितिखित दो भलोकों में नामदेव और त्रिलोचन का संवाद आता है. इससे यह प्रमाणित होता है कि ये दोनों भक्त समकालीन थे।

'नामा' माइआ मोहिआ, कहै 'तिलोचन' मीत।
काहे छीपहु छाइलै. राम न लावहु चीतु। १६२।
'नामा' कहै 'तिलोचना', मुख ते रामु नंमान।
हाथ पाउं किर कामू समू, चीत निरंजन नानि। १६३।
मक्त रविदास जी ने भक्त जिलोचन का उल्लेख इस प्रकार किया है :--'नामदेव कवीर, जिलोचन, सघना सैन तरें।''

कवीरदास जी तथा रिवदास जी की वाणियों में जिलोचन एवं नामदेव के नामों का उल्लेख होने से यह निर्विवाद हैं कि जिलोचन और नामदेव. कवीरदास और रिवदास के पूर्ववर्ती हैं। यदि नामदेव और जिलोचन का संवाद ऐतिहासिक तथ्य है तो दोनों के एक-कालवर्ती होने में क्या संदेह हो सकता है।

श्री गृरु यन्य साहिब में भन्त त्रिलोचन के श्रसद्य संगृहीत हैं। इन 'सब्दों' में बाह्य कर्मकाण्ड, विशेषत: दिखावे के त्याग. का खंडन किया गया है. और प्रमु को पहिचानने पर बल दिया गया है।

#### TRILOCHAN

#### RAJ GUJRI

Thou who hast not cleansed the dirt from thy heart, Why wearest thou the outer garb of hermit? And thou who in the unfolding lotus of thy heart Hast not enclosed thy Lord. Why hast thou adopted complete renunciation? And thou, learned Brahmin, Jai Chand. Thou hast gone astray in error and illusion. For all thy learning, thou knowest not God as the Primal Joy Thou, yogi, eating in every house Hast fattened only thy body. For gain thou wearest thy patched coat For gain thy beggar's ear-rings Thou hast rubbed thyself with the ashes. Of the dead from the cremation ground, But since thou hast no Guru Thou hast not found the One Reality! All of ye, why these holy mutterings? Why practise all these outward penances? Ye might as well churn water! Remember the Lord in His Peace Who hath made millions of worlds! Why, O holy beggar, carrying the water-pot Trudgest thou to the sixty-eight holy places? Trilochan says Listen, O foolish mortals! What does it avail to thrash husks instead of com-

## **TRILOCHAN**

(1267-1335)

Bhakt Trilochan came of a Vaish family. There is no unanimity regarding the place of his birth Some historians give the honour to the village Barsi near Sholapur (Maharashtra State). Others hold that, though born and brought up in the Utter Pradesh, he spent most of his time in Maharashtra. The fact that two slokes of Kabir constitute a dialogue between Namdev and Trilochan shows that these two saints were contemporaries.

Bewitched by Maya, Nam Deva asketh Trilochana, his friend,
"Wherefore printest thou these sheets unmindful of thy Lord?
Sayeth Trilochana," O Namdeva! The Lord's sweet name is ever on my lips
And while I work with my hands and feet
My heart dwelleth on the Divine Being

The Bhakt speaks of himself thus

With thy Grace, O Lord I were redeemed Namdev, Kabir and Trilochana As were Sadna and Sain

It is clear from the quotations of Kabir and Ravidas that Trilochan and Namdev belonged to a fairly earlier period. If we accept the fact that Namdev had discussions with Trilochan, then we can easily regard the two saints as contemporaries

We find four hymns of Bhakt Trilochan in the Guru Granth Sahib. In these he has condemned superficial rituals and pretentious renunciation and stressed the holiness of the heart

### बुद्ध बूंष वडराव्छी

#### ਰਾਗ ਸੰਰਠਿ

ਪਾੜ ਪੜੱਸਣਿ ਪੂਛਿਲੇ ਨਾਮਾ, ਕਾ ਪਹਿ ਛਾਨਿ ਛਵਾਈ ਹੈ।
ਤੋਂ ਪਹਿ ਦੁਗਣੀ ਮਜ਼ੂਰੀ ਦੈਹਉ ਮੌਕਉ ਬੇਢੀ ਦੇਹੁ ਬਤਾਈ ਹੈ।।।
ਰੀ ਬਾਈ ਬੇਢੀ ਦੇਨੁ ਨ ਜਾਈ।
ਦੇਖੁ ਬੇਢੀ ਰਹਿਓ ਸਮਾਈ।
ਹਮਾਰੇ ਬੇਢੀ ਪ੍ਰਾਨ ਅਧਾਰਾ।।। ਰਹਾਉ।
ਬੇਢੀ ਪ੍ਰੀਤ ਮਜ਼ੂਰੀ ਮਾਂਗੇ ਜਉ ਕੋਊ ਛਾਨਿ ਛਵਾਵੈ ਹੈ।
ਲੱਗ ਕੁਟੰਬ ਸਭਹ੍ ਤੇ ਤੌਰੇ ਤਉ ਆਪਨ ਬੇਢੀ ਆਵੇ ਹੈ।੨।
ਅੱਸੋਂ ਬੇਢੀ ਬਰਨ ਨ ਸਾਕਉ ਸਭ ਅੰਤਰਿ ਸਭ ਠਾਈ ਹੈ।
ਗੂੰਗੇ ਮਹਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਰਸੁ ਚਾਖਿਆ ਪੂਛੇ ਕਰਨੁ ਨ ਜਾਈ ਹੈ। ੩।
ਬੇਢੀ ਕੇ ਗੁਣ ਸੁਨਿ ਰੀ ਬਾਈ, ਜਲਧਿ ਬਾਂਧਿ ਧੂ ਥਾਪਿਓ ਹੈ।
ਨਾਮੇ ਕੇ ਸੁਆਮੀ ਸੀਅ ਬਹੌਰੀ, ਲੰਕ ਭਭੀਖਣ ਆਪਿਓ ਹੈ।।।।।

# ਭਗਤ ਨਾਮਦੇਵ

(1270-1350 ਈ.)

ਭਗਤ ਨਾਮਦੇਵ (1270–1350 ਈ:) ਮਹਾਰਾਸ਼ਟਰ ਦੇ ਸਰਬ-ਸੰਮਾਨਿਤ ਮਹਾਂ ਪੁਰਸ਼ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਉਥੇ ਘਰ ਘਰ ਗਾਈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਜ਼ਿਲਾ ਸਤਾਰਾ ਦੇ ਪਿੰਡ ਨਰਸੀ ਬਾਮਨੀ ਵਿਚ ਪਿਤਾ ਦਮ ਸੇਤੀ ਦੇ ਘਰ ਮਾਤਾ ਗੋਨਾ ਬਾਈ ਦੀ ਕੁੱਖੋਂ ਹੋਇਆ। ਪਿਤਾ ਤੋਂ ਪ੍ਰੇਮ–ਭਗਤੀ ਦੀ ਗੁੜ੍ਹਤੀ ਮਿਲੀ ਤੇ ਫਿਰ ਵਿਸ਼ੌਤਾ ਖੇਚਰ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਧਾਰਣ ਕੀਤਾ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਕ ਵਾਰ ਆਪ ਦੇ ਨਾਨਾ ਕਿਤੇ ਬਾਹਰ ਜਾਣ ਲਗੇ ਤਾਂ ਉਹ ਜਾਂਦੇ ਹੋਏ ਆਪ ਨੂੰ ਤਾਕੀਦ ਕਰ ਗਏ ਕਿ ਠਾਕੁਰ ਨੂੰ ਦੁਧ ਜਰੂਰ ਪਿਲਾਉਣਾ। ਇਸੇ ਆਗਿਆ ਦਾ ਪਾਲਨ ਕਰਦਿਆਂ ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਠਾਕੁਰ ਸਾਹਮਣੇ ਦੁਧ ਦਾ ਪਿਆਲਾ ਰੱਖ ਦਿਤਾ ਤੇ ਅਖੀਰ ਆਪਣੀ ਭੋਲੀ ਭਾਲੀ ਸਰਧਾ ਤੇ ਸਿਦਕ ਦੇ ਬਲ ਨਾਲ ਅਜਿਹਾ ਵਾਤਾਵਰਣ ਬਣਾ ਦਿਤਾ ਕਿ ਭਗਵਾਨ ਨੂੰ ਭਗਤ ਦੀ ਸ਼ਰਧਾ ਪੂਰੀ ਕਰਨੀ ਪਈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਕ ਵਾਰ ਐਸੀ ਦੁਰਘਟਨਾ ਵਾਪਰੀ ਕਿ ਜਾਤ ਅਭਿਮਾਨੀ ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ ਨੇ ਭਗਤੀ ਵਿਚ ਲਿਵਲੀਨ ਨਾਮਦੇਵ ਨੂੰ ਧੱਕੇਜੋਰੀ ਮੰਦਰ ਵਿਚੋਂ ਕੁੱਢ ਦਿਤਾ। ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ ਦਾ ਵਿਚਾਰ ਸੀ, ਸੂਦਰ ਹੋਣ ਦੇ ਨਾਤੇ ਨਾਮਦੇਵ ਨੂੰ ਮੰਦਰ ਵਿਚ ਆਉਣ ਤੇ ਭਗਤੀ ਕਰਨ ਦਾ ਅਧਿਕਾਰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ। ਇਸ ਵਤੀਰੇ ਤੇ ਨਾਮਦੇਵ ਨਿਰਾਸ ਨਹੀਂ ਹੋਏ, ਮੰਦਰ ਦੇ ਦੂਸਰੇ ਪਾਸੇ ਬੈਠ ਸਿਮਰਨ ਵਿਚ ਲਗੇ ਰਹੇ। ਅਖੀਰ ਇਸ ਭਾਉ ਭਗਤੀ ਤੇ ਸਿਦਕ ਦਾ ਇਹ ਨਤੀਜਾ ਹੋਇਆ ਕਿ ਭਗਵਾਨ ਨੇ ਮੰਦਰ ਦਾ ਦਰਵਾਜ਼ਾ ਨਾਮਦੇਵ ਵਲ ਘੁਮਾ ਦਿਤਾ ਜਿਸ ਤੇ ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਹੈਰਾਨੀ ਹੋਈ ਤੇ ਉਹ ਸਾਰੇ ਹੀ ਭਗਤ ਜੀ ਦੇ ਚਰਨੀਂ ਆਣ ਲਗੇ। ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਘਟਨਾ ਦਾ ਖੁਦ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਹੈ:

ਹਸਤ ਖੇਲਤ ਤੇਰੇ ਦੇਹੁਰੇ ਆਇਆ। ਭਗਤਿ ਕਰਤ ਨਾਮਾ ਪਕਰਿ ਉਠਾਇਆ।੧। ਹੀਨੜੀ ਜਾਤਿ ਮੇਰੀ ਜਾਦਿਮ ਰਾਇਆ। ਛੀਪੇ ਕੇ ਜਨਮਿ ਕਾਰੇ ਕਉ ਆਇਆ।੧।ਰਹਾਉ। ਲੈ ਕਮਲੀ ਚਲਿਓ ਪਲਟਾਇ। ਦੇਹੁਰੇ ਪਾਛੇ ਬੈਠਾ ਜਾਇ।੨। ਜਿਉ ਜਿਉ ਨਾਮਾ ਹਰਿ ਗੁਣ ਉਚਰੇ। ਭਗਤ ਜਨਾ ਕਉ ਦੇਹੁਰਾ ਵਿਰੈ ।੩।੬। (ਭੈਰਉ) ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਕਈ ਸਾਖੀਆਂ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਪਰਵਾਣ ਭਗਤੀ ਦਾ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ। ਇਕ ਵਾਰ ਮੁਸਲਮ ਬਾਦਸ਼ਾਹ (ਮੁਹੰਮਦ ਤੁਗਲਕ ਜਾਂ ਫੀਰੋਜ਼ ਸ਼ਾਹ ਤੁਗਲਕ) ਦੇ ਹੁਕਮ ਨਾਲ ਆਪ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਵਤਾਰ ਕਰ ਲਇਆ

#### ਨਾਮਦੇਵ

ਗਇਆ ਤੇ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਆ ਜਾਣ ਲਈ ਕਹਿਆ ਗਇਆ ਪਰ ਆਪ ਨੇ ਕਈ ਸਖ਼ਤੀਆਂ ਝੱਲਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਐਸਾ ਕਰਨਾ ਪਰਵਾਨ ਨਾ ਕੀਤਾ। ਫਿਰ ਇਹ ਕਹਿਆ ਗਇਆ, ਜੇ ਤੁਸੀਂ ਪ੍ਰਭੂ ਭਗਤ ਹੋ ਤੇ ਰਿਧੀ ਸਿਧੀ ਦੇ ਮਾਲਕ ਹੋ ਤਾਂ ਇਸ ਮੁਰਦਾਗਊ ਨੂੰ ਜ਼ਿੰਦਾ ਕਰੋ, ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਤੁਹਾਨੂੰ ਮੇਤ ਦੇ ਘਾਟ ਉਤਾਰ ਦਿਤਾ ਜਾਵੇਗਾ। ਨਾਮਦੇਵ ਨੇ ਕਹਿਆ ਕਿ ਮੁਰਦੇ ਨੂੰ ਜ਼ੀਉਂਦਾ ਕਰਨਾ ਮੇਰਾ ਕੰਮ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਭਗਵਾਨ ਦਾ ਕੰਮ ਹੈ। ਭਗਤ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਖੇਡ ਵਿਚ ਦਖਲੰਦਾਜ਼ੀ ਕਰਨ ਦਾ ਹੱਕ ਨਹੀਂ ਰਖਦਾ। ਬਾਵਜੂਦ ਅਜੇਹੇ ਜਵਾਬਾਂ ਦੇ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੇ ਸਖ਼ਤੀ ਜਾਰੀ ਰੱਖੀ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਅਖੀਰ ਭਗਵਾਨ ਨੇ ਆਪਣੇ ਭਗਤ ਦੀ ਲਾਜ ਰੱਖਣ ਲਈ ਗਊ ਜ਼ਿੰਦਾ ਕਰ ਦਿਤੀ ਜਿਸ ਤੇ ਸੁਲਤਾਨ ਬਹੁਤ ਖੁਸ਼ ਹੋਇਆ ਤੇ ਉਸ ਨੇ ਨਾਮਦੇਵ ਨੂੰ ਰਿਹਾ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਪਰੰਤੂ ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਕਹਿਆ ਕਿ ਇਸ ਪਰਤਾਵੇ ਦਾ ਭਾਵ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸੱਚ ਤੇ ਨਿਆਂ ਉਤੇ ਅਮਲ ਕਰਨਾ ਯੋਗ ਹੈ, ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਧੱੜਾ ਕਰਨਾ ਬਾਦਸ਼ਾਹਾਂ ਦਾ ਕੰਮ ਨਹੀਂ।

ਇਸ ਪਤੀਆ ਕਾ ਇਹੈ ਪਰਵਾਨੂ । ਸਾਚਿ ਸੀਲਿ ਚਾਲਹੂ ਸੁਲਿਤਾਨ ।੨੪। (ਭੈਰਉ)

ਇਹ ਨਿਰਭੈ ਬਚਨ ਸੁਣਕੋ ਕਾਜ਼ੀ ਮੁਲਾਂ ਹੈਰਾਨ ਰਹਿ ਗਏ ਤੇ ਸਭ ਨੇ ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ ਪ੍ਰਤੀ ਆਦਰ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤਾ।

ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਇਹ ਵੀ ਜ਼ਿਕਰ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਆਪਣੇ ਸਾਥੀ ਗਿਆਨਦੇਵ ਨਾਲ ਤੀਰਥ-ਯਾਤਰਾ ਕਰਦੇ ਕਰਦੇ ਪੰਜਾਬ ਵਲ ਆਏ। ਇਥੋਂ ਦੀ ਰਵਾਇਤ ਦਸਦੀ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਕਈ ਵਰ੍ਹੇ ਪਿੰਡ ਘੁਮਾਣ ਜ਼ਿਲਾ ਗੁਰਦਾਸ ਪੁਰ ਵਿਚ ਰਹੇ ਤੇ ਉਥੇ ਹੀ ਅੱਸੂ ਵਦੀ ਤੌਦਸੀ ਨੂੰ ਆਪ ਦਾ ਦੇਹਾਂਤ ਹੋਇਆ, ਜਿਥੇ ਕਿ ਆਪ ਦੀ ਸਮਾਧ ਬਣੀ ਹੋਈ ਹੈ ਤੇ ਸਾਲਾਨਾ ਮੇਲਾ ਲਗਦਾ ਹੈ।

ਇਹ ਗੱਲ ਬੜੀ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਸੁਆਮੀ ਰਾਮਾਨੰਦ ਤੇ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਤੋਂ ਵੀ ਪਹਿਲਾਂ ਮਹਾਰਾਸ਼ਟਰ ਤੋਂ ਪੰਜਾਬ ਤਕ ਪ੍ਰੇਮਾ ਭਗਤੀ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਦੇਣ ਦਾ ਸੋਹਰਾ ਭਗਤ ਨਾਮਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸਿਰ ਹੀ ਸਜਦਾ ਹੈ ।

ਆਪ ਦੀ ਰਚਨਾ ਮਰਾਠੀ ਤੋਂ ਸੰਤ-ਭਾਸ਼ਾ ਦੋਹਾਂ ਵਿਚਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਮਰਾਠੀ ਅਭੰਗ 'ਨਾਮਦੇਵ ਗਾਥਾ' ਵਿਚ ਸੰਕਲਿਤ ਹਨ, ਜੋ ਮਹਾਰਾਸ਼ਟਰ ਵਿਚ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੀ ਆਮ ਗਾਏ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਜਿਵੇਂ ਉੱਤਰ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਸੂਰਦਾਸ ਤੋਂ ਮੀਰਾਂ ਬਾਈ ਦੇ ਭਜਨ। ਆਦਿ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਵੱਖੋਂ ਵੱਖ ਅਠਾਰਾਂ ਰਾਗਾਂ ਅੰਦਰ ਆਪ ਦੇ 6। ਸ਼ਬਦ ਦਰਜ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਭਗਤ ਜੀ ਦੇ ਵੰਨ-ਸੁਵੰਠੇ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਅਨੁਭਵ ਹਨ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭਗਤੀ ਲਹਿਰ ਨਾਲ ਪੂਰੀ ਪੂਰੀ ਸਾਂਝ ਹੈ। ਕਿਤੇ ਕਿਤੇ ਇਸ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਮਹਾਠੀ ਰੰਗ ਵੀ ਹੈ ਪਰੰਤੂ ਵਧੇਰੇ ਬਾਣੀ ਸੰਤ-ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਹੀ ਹੈ।

### गुरु गंथ रत्नावली

## राग सोरिं

'पाड़ पड़ोसणि पूछिले नामा का पहि छानि छवाई हो।
तो पहि दुगणी मजूरी दैहउ मोकउ बेढी देहु बताई हो।
री वाई वेढी देनु न जाई।
देखु वेढी रहिओ समाई।
हमारै वेढी प्रान अधारा।१। रहाउ।
वेढी प्रीति मजूरी मांगै जउ कोउ छानि छवावै हो।
लोग कुटंब समहु ते तोरै तउ आपन वेढी आवै हो।२।
ऐसो वेढी बरनि न साकउ सभ अन्तर सम ठाई हो।
गूगै महा अमृत रसु चाखिआ पूछे कहनु न जाई हो।३।
वेढी के गुण सुनि री बाई जलिंघ बांघि ध्रू थापिओ हो।
नामे के सुआमी मीअ वहोरी लंक मभीवण आपिओ हो।४।।२।

# मक्त नामदेव (१२७०-१३५० ई०)

भक्त नामदेव महाराष्ट्र के सर्वमान्य महापुरुष थे। इनकी गणना महाराष्ट्र के परम लोक-प्रिय सन्तों में की जाती है, और वहां आज भी इनकी वाणी घर-घर गाई जाती है।

इनका जन्म सतारा जिले के अन्तर्गत नरगी वामनी नामक ग्राम में ईसवीय सन् १२७० में हुआ था। इनके पिता का नाम वमसेती और माता का नाम गोनावाई था। भगवद्-भिन्त इनको पैतृक सम्पत्ति के रूप में प्राप्त हुई थी, और इनके धर्मगुरु विशोभा खेचर थे। कथा है कि एक वार इनके नाना कार्य-वश घर से वाहर जाते हुए वालक नामदेव को विशेप प्रेरणा करते गए कि ठाकुर जी को दूध अवश्य पिला देना। नाना जी की आज्ञा का पालन करने के लिए ये दूध का वरतन ठाकुर जी के सम्मुख रख कर बैठ गए। इन्होंने मन में दृढ़ निश्चय कर लिया कि जब तक ठाकुर जी दुग्य-पान नहीं कर लेंगे मैं यहां से नही उठूंगा। इनकी सच्ची श्रद्धा-भिन्त की शिवत के वशीभूत होकर भगवान् को इनका समर्पित दृष्ट पीना ही पड़ा। एक और कथा है: 'शूद्धों को भगवान् के मन्दिर में प्रवेश का अधिकार नही है।' इस सिद्धान्त के समर्थक ब्राह्मणों ने एक बार ध्यान मग्न नामदेव को बलात् मन्दिर से बाहर कर दिया। नामदेव जी मन्दिर के बाहर एक दीवार से लग कर बैठ गए और भगवान् के ध्यान में लीन हो गए। इनके अपार अनुराग से प्रसन्न होकर भगवान् ने मन्दिर का द्वार उघर घुमा दिया जिघर नामदेव ध्यान में निमग्न बैठे थे। इस आश्चर्यजनक घटना को देखकर अपनी भूल पर पश्चाताप करते हुए ब्राह्मण इनके चरणों में आ गिरे। नामदेव जी ने इस घटना का वर्णन स्वयं किया है। वे कहते हैं:——

'हसत खेलत तेरे देहुरे आइआ। मगित करत नामा पकरि उठाइआ।१। हीनड़ी जाति मेरी जादिम राइआ। छीपे के जनिम काहे कउ आइआ।१। रहाउ। लै कमली चलिओ पलटाइ। देहुरै पाछे वैठा जाइ।२। जिउ जिउ नामा हरि गुण उचरै। भगत जनां कउ देहुरा फिरै।३।६। भैरउ।

इस प्रकार की कई 'साखियां' हैं। उनसे अनुमान होता है कि नामदेव जी सच्चे भक्त थे। कहा जाता है एक बार मुसलमान वादशाह (मुहम्मद तुग़लक या फ़ीरोजशाह तुग़लक) के आदेश से ये वन्दी बना लिए गए और इनको इसलाम ग्रहण करने के लिए कहा गया। इन्होंने अनेक कप्ट सहन किए, परन्तु धर्म-परिवर्तन स्वीकार नहीं किया। फिर इनसे कहा गया कि यदि तुम सच्चे भक्त हो और अनेक सिद्धियां प्राप्त कर चुके हो तो इस मृत गौ को जीवित कर दो, ऐसा नहीं करोगे तो यमलोक

#### नाम देव

पहुंचा दिए जाओगे। नामदेव जी ने उत्तर दिया कि मृतक को जीवित करना मेरी शक्ति से वाहर है। यह मगवान् की लीला है। मक्त को मगवान् की लीला में हस्तक्षेप करने का अधिकार नहीं है। बादशाह के अधिकारी नामदेव जी के ऐसे उत्तरों से शान्त नहीं हुए। वे इन्हें कष्ट देते ही गए। तब मगवान् ने अपने मक्त की रक्षा के हेतु उस मृतक गौ को जीवित कर दिया। इस पर अत्यन्त प्रसन्न होकर बादशाह ने नामदेव जी को छोड़ देने का आदेश दे दिया,। नामदेव जी ने कहा कि इस परीक्षा का तात्पर्य यह है कि बादशाहों का धर्म है सत्य एवं न्याय के अनुसार व्यवहार करना,और अत्याचार से दूर रहना:—

'इस पतीआ का इहै परवानु । साचि सीलि चालहु सुलतान ।२।४॥ मैरउ।'

यह निर्णय सुन कर क़ाज़ी मुल्लां विस्मय-विमुग्ध रह गए, और उन्होंने नामदेव जी को आदर के साथ विदा किया। इतिहास में इस वात का उल्लेख भी उपलब्ध होता है कि नामदेव जी अपने साथी ज्ञानदेव जी के साथ तीर्थ यात्रा करने करते पंजाब में आए। यहां की कथा के अनुसार ये पंजाब में आकर गुरदासपुर जिले के घुमाण नामक ग्राम में रहने लगे और वहीं आश्विन कृष्ण त्रयोदशी को इनका देहांत हुआ। वहां इनकी समाधि है, और वहां प्रति वर्ष मेला लगता है।

एक वात स्पष्ट है। वह यह कि स्वामी रामानन्द जी तथा कवीरदास जी से पूर्व महाराष्ट्र से लेकर पंजाब तक भगवद्-मिक्त के उपदेश देने का ञ्लाध्य कार्य नामदेव जी ने ही किया।

नामदेव जी की वाणी दो मापाओं में है, मराठी तथा सन्त मापा में। मराठी मापा में इनके रचित पद जो 'अमंग' कहलाते हैं 'नामदेव गाथा' में संकलित हैं। ये पद महाराष्ट्र में उतने ही लोकप्रिय हैं जितने उत्तर प्रदेश में स्रवास और मीरावाई के मजन। इनके ६१ शब्द, मिन्न-मिन्न अठारह रागों में, आदि श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में संगृहीत हैं। इन 'शब्दों' में नामदेव जी की नाना प्रकार की आध्यात्मिक अनुमूतियां साकार हुई हैं, ये अनुमूतियां मिक्त माव से अनुप्राणित हैं। इनकी रचना में कहीं-कही मराठी भाषा का रंग मी है, परन्तु प्रायः यह माषा सरल सुवोध सन्त-भाषा है।

#### GURU GRANTH RATNAVALI

#### **RAG SORATH**

The neighbouring woman asketh Nam Deva: Pray, who hath built thy tenement? I will pay him double the wages if thou tellest me of that mason. Saveth Nam Dev: O woman I can tell not of the mason. For, Seeest thou not that He Pervadeth all? That Mason is the mainstay of my vital breath. The Mason demands the wages of Love if one wants Him to put up one's tenement. Yea, if one breaks with the people, even one's kindred, then the Mason cometh of His own. I can describe Him not, for He abideth in the hearts of all, all over. And, pray, how can the dumb one describe the Taste of Nectar? Hear thou the merits of the Mason who hath bounded the seas and made Dhruva eternal. And rescued Sita from the cluthes of Ravana, and handed over Lanka to Bibhikshan. Yea, such is my Lord, the God"

# NAMDEV (1270–1350)

Nam Dev was a celebrated saint whose name was a household word for the people of Maharashtra. They chanted his hymns amidst their families.

He was born in the village of Narsi Bamni in the Satara District of Maharashtra. His father was Dam Seti and mother Gona Bai. He was inspired to bhakti by his father and later became a disciple of Vishoba Khechar. They say, that once, when his maternal grandfather was to go out somewhere, he instructed Nam Dev to offer milk to God. Following the instructions literally, he placed a cup of milk before the image of the Lord. With a child's unquestioning faith and unfaltering devotion he created such an atmosphere that God drank the proffered milk. Another time, when Nam Dev was absorbed in meditation, the proud Brahmans, jealous of his spiritual attainments, threw him out of the temple, saying that being a Shudra, he had no business to be in a holy place. Nam Dev bore the humiliation calmly and sat outside the back wall of the temple and plunged into deep meditation. Moved by his love and devotion, God performed a miracle and the temple gate moved to where Nam Dev was sitting. Seeing this, the Brahmans recognised his greatness and besought him for forgiveness. Nam Dev himself described the event thus:

Cheerfully I entered Thy Temple
But while I was worshipping Thee the Priests
drove me out, saying that I was a low-caste.
O King of Yadvas, Why didst Thou give me birth in a low-caste family?
Holding my blanket I rushed out
And sat at the back of the Temple.
As I dwelt on Thy Praises, O Lord!

#### NAMDEV

The facade of the Temple turned around to me.

There are numerous other parables of this kind which would convince anyone that Nam Dev was an enlightened soul. Once under the orders of the Muslim king Mohammad Tughlak or Feroz Shah Tughlak, Nam Dev was arrested and asked to embrace Islam. Though subjected to coercion and cruelty, he did not give up his faith. He was then ordered to prove that he was as a real bhakt of God possessing spiritual powers. He was asked to revive a dead cow failing which he would be done to death. Nam Dev said that it was for God and not for him to bestow life on a dead creature, and, that he had no business to thwart the will of God. The king was adamant and inflicted cruelties on Nam Dev. Ultimately, God came to the rescue of his devotee and breathed life into the dead cow. The king was pleased with the bhakt and set him free. Nam Dev, however, made it clear that the miracle simply showed that man should follow truth and justice, and, that it did not become a king to be unjust to any one. The Kaazi and the Mullah were humbled, and, they requested the bhakt to forgive them. The bhakt bade the king abide by the principles of truth and justice

It is a historical fact that during his pilgrimage, Nam Dev came to the Punjab also. Local tradition has it that he spent a number of years in the village of Ghuman in Gurdaspur and died here at Traudsi, in the month of Asso. Every year a fair is held at his shrine as a mark of homage to his spirit.

It is common knowledge that prior to Swami Rama Nand and bhakt Kabir, the credit for spreading the gospel of bhakti from Maharashtra to Punjab goes to Nam Dev. He wrote in Marathi as well as in Sant Bhasha. Marathi Abhangas included in the Nam Dev Gatha are sung throughout Maharashtra. For the Maharashtrians they are evocative of the same spiritual ecstasy that the people of Uttar Pradesh find in the hymns of Surdas and Mira Bai. Sixty-one of Nam Dev's verses have been incorporated in the Adi Guru Granth Sahib under different ragas. The themes of these hymns are the varied spiritual experiences of Nam Dev.



#### ਰਾਗ ਬਿਲਾਵਲਿ

ਨ੍ਰਿਪ ਕੰਨਿਆ ਕੇ ਕਾਰਨੈ ਇਕੁ ਭਇਆ ਭੇਖਧਾਰੀ। ਕਾਮਾਰਥੀ ਸੁਆਰਥੀ ਵਾ ਕੀ ਪੰਜ ਸਵਾਰੀ।।। ਤਵ ਗੁਨ ਕਹਾ ਜਗਤ ਗੁਰਾ ਜਉ ਕਰਮੁ ਨ ਨਾਸੈ ਸਿੰਘ ਸਰਨਿ ਕਤੁ ਜਾਈਐ ਜਉ ਜੰਬੁਕੁ ਗ੍ਰਾਸੈ।।। ਰਹਾਉ। ਏਕ ਬੂੰਦ ਜਲ ਕਾਰਨੇ ਚਾਤ੍ਰਿਕੁ ਦੁਖੁ ਪਾਵੈ। ਪ੍ਰਾਨ ਗਏ ਸਾਗਰੁ ਮਿਲੈ ਫੁਨਿਕਾਮਿ ਨ ਆਵੈ।੨। ਪ੍ਰਾਨ ਜੁ ਥਾਕੇ ਥਿਰੁ ਨਹੀਂ ਕੈਸੇ ਬਿਰਮਾਵਉ। ਬੂਡਿ ਮੂਏ ਨਉਕਾ ਮਿਲੈ ਕਹੁ ਕਾਹਿ ਚਢਾਵਉ।੩। ਮੈ ਨਾਹੀ ਕਛੁ ਹਉ ਨਹੀਂ ਕਿਛੁ ਆਹਿ ਨ ਮੌਰਾ ਅਉਸਰ ਲਜਾ ਰਾਖਿ ਲੇਹੁ ਸਧਨਾ ਜਨੁ ਤੌਰਾ।।।।।

#### ਭਗਤ ਸਧਨਾ

ਭਗਤ ਸਧਨਾ ਸਿੰਧ ਦੇ ਇਲਾਕੇ ਸੇਹਵਾਨ ਦਾ ਵਸਨੀਕ ਸੀ। ਕਈਆਂ ਇਸ ਨੂੰ ਨਾਮਦੇਵ ਦਾ ਸਮਕਾਲੀ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਪਰ ਇਸ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਸਧਨੇ ਦਾ ਕਿੱਤਾ ਭਾਵੇਂ ਪਹਿਲੇ ਕਸਾਈਆਂ ਵਾਲਾ ਸੀ ਪਰ ਭਗਤੀ ਭਾਵਨਾ ਨੇ ਇਸ ਦੇ ਮਨ ਨੂੰ ਪਲਟ ਦਿਤਾ। ਅਖੀਰ ਇਹ ਪੂਰਾ ਭਗਤ ਸਿੱਧ ਹੋਇਆ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰੇ ਕਈ ਕਹਾਣੀਆਂ ਹਨ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਕ ਵਾਰ ਇਹ ਮਾਸ ਤੋਲ ਰਹੇ ਸਨ ਤੇ ਤੋਲਣ ਲਈ ਵੱਟਿਆਂ ਦੀ ਥਾਂ ਸਾਲਗ੍ਰਾਮ ਦੀ ਹੀ ਵਰਤੋਂ ਕਰਦੇ ਸਨ ਤਾਂ ਇਕ ਸਾਧੂ ਬੜਾ ਕ੍ਰੋਧਿਤ ਹੋਇਆ। ਉਸ ਨੇ ਬੂਰਾ ਭਲਾ ਕਹਿਆ ਤਾਂ ਆਪ ਨੇ ਉਹ ਸਾਲਗ੍ਰਾਮ ਵਾਲਾ ਪੱਥਰ ਚੁੱਕ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਦੇ ਦਿਤਾ। ਅੰਤ ਸਾਧੂ ਨੇ ਜਾਣ ਲਇਆ ਕਿ ਸਧਨਾ ਤਾਂ ਵਿਆਪਕ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਭਗਤ ਹੈ ਤੇ ਉਹ ਸਰਮਿੰਦਾ ਹੋ ਕੇ ਪੱਥਰ ਮੋੜ ਗਇਆ। ਕੁਝ ਸਮਾਂ ਪਿਛੋਂ ਸਧਨਾ ਘਰ ਬਾਰ ਤਿਆਗ ਕੇ ਤੀਰਥ ਯਾਤ੍ਰਾ ਲਈ ਤੁਰ ਪਇਆ। ਰਸਤੇ ਵਿਚ ਇਕ ਸੁੰਦਰੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਜਾਲ ਪਾਉਣ ਲਗੀ ਪਰ ਉਸਦੇ ਫੇਧੇ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਆਏ। ਫਿਰ ਉਸ ਔਰਤ ਨੂੰ ਖਿਆਲ ਹੋਇਆ ਕਿ ਸ਼ਾਇਦ ਇਹ ਮੇਰੇ ਪਤੀ ਤੋਂ ਡਰਦਾ ਮੇਰੀ ਗੱਲ ਨਹੀਂ ਮੰਨਦਾ। ਇਸ ਲਈ ਉਸ ਨੇ ਪਤੀ ਨੂੰ ਵੀ ਕਤਲ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਪਰੰਤੂ ਸਧਨਾ ਜੀ ਫਿਰ ਵੀ ਉਸ ਦੀ ਮੰਦਵਾਸਨਾ ਦਾ ਸਿਕਾਰ ਨਾ ਹੋਏ। ਅਖੀਰ ਉਸ ਔਰਤ ਨੇ ਚੀਲੱਤਰ ਕਰ ਕੇ ਰੌਲਾ ਪਾ ਦਿਤਾ ਕਿ ਇਸ ਆਦਮੀ ਨੇ ਮੇਰਾ ਪਤੀ ਮਾਰ ਦਿਤਾ ਹੈ ਤੇ ਮੇਰਾ ਸਤ ਭੰਗ ਕਰਨਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਗੱਲ ਸੁਣ ਕੇ ਲੋਕ ਇਕੱਠੇ ਹੋ ਗਏ ਤੇ ਸਧਨਾ ਜੀ ਨੂੰ ਪਕੜ ਕੇ ਕੈਦ ਅੰਦਰ ਡੱਕ ਦਿੱਤਾ ਗਇਆ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹੱਥ ਕੱਟ ਦਿੱਤੇ ਗਏ। ਪਰ ਸਧਨੇ ਦੀ ਸਚਾਈ ਕਰਕੇ ਉਸ ਦੇ ਹੱਥ ਮੁੜ ਠੀਕ ਹੋ ਗਏ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੇਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਪ ਦਾ ਇਕੋ ਸਬਦ ਹੈ ਜੋ ਕਿ ਰਾਗ ਬਿਲਾਵਲ ਵਿਚ ਹੈ । ਇਸ ਵਿਚ ਪਰਮੇਸਰ ਅਗੇ ਪੈਜ ਰੱਖਣ ਲਈ ਅਰਦਾਸ ਹੈ ।

#### गुरु ग्रंथ रत्नावली

### राग बिलावल

"नृप कंनिआ के कारनै इकु मइआ मेलघारी। कामारथी मुआरथी वां की पैज सवारी।१। तव गुन कहा जगत गुरा जउ करमु न नासै। सिंघ सरन कत जाईऐ जउ जंबुकु ग्रासै।१।। रहाउ। एक बूंद जल कारने चा तृ क दुखु पावै। प्रान गए सागक मिलै फुनि कामि न आवै।२। प्रान जु थाके थिक नहीं कैसे बिरमावउ। बूडि मुए नउका मिले कहु कांहि चढ़ावउ।३। मैं नाही कछु हउ नहीं किछु आहि न मोरा। अउसर लज्जा राखि लेहु, सधना जन तोरा।४।१।"

#### भक्त सधना

भक्त सघना का निवास स्थान सिन्ध प्रदेश में सेहवान नामक ग्राम था। कई विद्वान् इनको भक्त नामदेव जी का समकाली मानते हैं; परन्तु यह मत अभी तक ऐतिहासिक साध्यों से पुष्ट नहीं हो पाया है। सघना का काम घन्धा कसाई का था, परन्तु भक्ति की मावना ने इनके जीवन में ऐसा परिवर्तन किया कि ये पूर्ण सिद्ध भक्त माने जाने लगे।

इनके सम्बन्ध में कई कथाएं प्रचलित हैं। एक कथा यह है कि एक बार मांस तौलते हुए ये बाटों के स्थान पर शालिग्राम पलड़े में डाले बैठे थे। यह किसी साधु ने देखा तो उसने कुपित हो कर इन्हें कई खरी खोटी मुनाई। उसका मन शान्त करने के लिए इन्होंने उस शालिग्राम को उठा कर उस साधु को दे दिया। अन्त में जब उस साधु को इस बात का निश्चय हो गया कि सधना तो सर्वव्यापक ब्रह्म का मक्त है तब वह लिजित होकर वह शालिग्राम सधना को लौटा गया। उसके कुछ काल के अनन्तर घर-बार का त्याग करके सघना तीर्थ यात्रा के लिए चल पड़े। तीर्थ यात्रा के मार्ग में एक स्थान पर एक सुन्दरी इन पर मोहित हो गई। उसने इनको अपने जाल में फंसाने का बड़ा यत्न किया, परन्तु वह सफल नहीं हुई। तब उसने सोचा कि कदाचित् मेरे पित से डर कर यह मेरी बात नहीं सुनता है। उसने अपने पित की हत्या करवा दी। सधना ने फिर भी उसके प्रेम को स्वीकार नहीं किया। अन्त में 'तृया चरित्तर' करके उस स्त्री ने शोर मचा दिया कि इस पुरुष ने मेरे पित को मार डाला है और यह मेरा सतीत्व नष्ट करना चाहता है। उसका शोर सुनकर लोगों की भीड़ इकट्ठी हो गई, सधना बन्दी बना कर हवालात में रख दिए गए और दंड में उनके हाथ काट दिए गए। परन्तु अन्त में सधना के सत्य ने विजय पाई: उसके हाथ फिर वास्तविक अवस्था को प्राप्त हो गए।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में इनका एक ही 'सब्द' है। यह 'सब्द' विलावल राग में है, और इसमें भगवान् से भक्त की लज्जा रखने की प्रार्थना की गई है।

#### SADHNA

#### RAG BILAWAL

For the love of a king's daughter,
A man disguised himself as Vishnu,
For the love of her and for his own ambitions:
Yet, Lord, Thou didst protect him from his shame!
Of what avail are Thy Powers,
O Lord of all the world,
If my sins cannot, like his, be forgiven?
What does it profit me
To seek for the Lion's help.
If the Lion still letteth the jackal devour me?
The chatrik, that bird
That can drink only raindrops.
Thirsteth in agony
For a single drop of water
If when the bird dieth

He is given an ocean, of what avail is it to him? Now that my life is foundering And will not last much longer, How can I still be patient? Will it help if a boat arrives When I am already drowned? I am nothing in myself, I have nothing to offer, There is nothing that by right I can claim from Thee! At this moment of desperation, Sadhna, Thy servant, prayeth. Protect me, Lord, from shame!

#### **SADHNA**

Bhakt Sadhna was a resident of Sehwan in Sindh. According to some he was a contemporary of Nam Dev, but, there is no definite evidence to this effect. Though a butcher by calling, his piety and meditation on God elevated him to the rank of a great saint.

There are several myths about his mystic character. It is said that once while he was using *Saligram* (sacred stone) for weighing meat, a *Sadhu* lost his temper with him and abused him for this sacrilege. Sadhna gave that *Saligram* to the Sadhu who ultimately discovered that Sadhna was a great *bhakt*. He was so smitten with remorse and he felt so small that he returned the stone to Sadhna. After some time, Sadhna renounced his home and set out on a pilgrimage. On the way he encountered a beautiful woman who tried to entice him, but, Sadhna did not yield to the temptation. She thought that he was afraid of her husband, and had the latter killed. But even then, Sadhna did not fall a victim to her evil ways. Utterly exasperated by his integrity, she raised a hue and cry to blackmail Sadhna by saying that he had killed her husband with a view to molesting her. Soon after big crowd gathered there. Sadhna was arrested and his hands were chopped off. But to vindicate his honour and uphold truth, God restored his hands.

There is only one *shabad* of Bhakat Sadhna in the holy *Granth* Written in the Bilawal *rag.* it is a prayer to God to protect the honour of His devotees



#### ਜਾਜ਼ ਰਾਮਕਲੀ

ਇੜਾ ਪਿੰਗਲਾ ਅਉਰ ਸੁਖਮਨਾ ਤੀਨਿ ਬਸਹਿ ਇਕ ਠਾਈ। ਬੋਣੀ ਸੰਗਮ ਤਹ ਪਿਰਾਗ ਮਨ ਮਜਨ ਕਰੇ ਤਿਥਾਈ। ੧। ਸੰਤਹ ਤਹਾ ਨਿਰੰਜਨ ਰਾਮ ਹੈ। ਗਰ ਗਮਿ ਚੀਨੇ ਬਿਰਲਾ ਕੋਇ। ਤਹਾਂ ਨਿਰੰਜਨੂ ਰਮਈਆ ਹੋਇ। १। ਰਹਾਉ। ਦੇਵ ਸਥਾਨੇ ਕਿਆ ਨੀਸਾਣੀ । ਤਹ ਬਾਜੇ ਸਬਦ ਅਨਾਹਦ ਬਾਣੀ। ਤਹ ਚੰਦ ਨ ਸਰਜ ਪੳਣ ਨ ਪਾਣੀ। ਸਾਖੀ ਜਾਗੀ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜਾਣੀ। ੨। ਉਪਜੈ ਗਿਆਨ ਦਰਮਤਿ ਛੀਜੈ। ਅੰਮਿਤ ਰਸਿ ਗਗਨੰਤਰਿ ਭੀਜੈ। ਏਸ ਕਲਾ ਜੋ ਜਾਣੇ ਭੇੳ।ਭੇਟੈ ਤਾਸ ਪਰਮ ਗਰਦੇੳ। ੩। ਦਸਮ ਦੁਆਰਾ ਅਗਮ ਅਪਾਰਾ ਪਰਮ ਪਰਖ ਕੀ ਘਾਟੀ। ਉਪਰਿ ਹਾਟ ਹਾਟ ਪਰਿ ਆਲਾ ਆਲੇ ਭੀਤਰਿ ਥਾਤੀ। 8। ਜਾਗਤ ਰਹੈ ਸ ਕਬਹ ਨ ਸੋਵੈ। ਤੀਨ ਤਿਲੌਕ ਸਮਾਧਿ ਪਲੋਵੈ। ਬੀਜ ਮੰਤ ਲੈ ਹਿਰਦੇ ਰਹੈ। ਮਨੂਆ ਉਲ੍ਹਿਟ ਸੈਨ ਮਹਿ ਗਹੈ। ੫। ਜਾਗਤ ਰਹੈ ਨ ਅਲੀਆ ਭਾਖੈ। ਪਾਂਚੳ ਇੰਦੀ ਬਸਿ ਕਰਿ ਰਾਖੈ। ਗਰ ਕੀ ਸਾਖੀ ਰਾਖੇ ਚੀਤਿ। ਮਨ ਤਨ ਅਰਪੈ ਕਿਸ਼ਨ ਪਰੀਤਿ। ੬। ਕਰ ਪਲਵ ਸਾਖਾ ਬੀਚਾਰੇ। ਅਪਨਾ ਜਨਮ ਨ ਜਐ ਹਾਰੇ। ਅਸੂਰ ਨਦੀ ਕਾ ਬੰਧੇ ਮੂਲ । ਪਛਿਮ ਫੇਰਿ ਚੜਾਵੈ ਸੂਰੂ । ਅਜਰ ਜਰੈ ਸ ਨਿਝਰ ਝਰੈ। ਜਗਨਾਖ ਸਿਊ ਗੋਸਟਿ ਕਰੈ। ੭। ਚਉਮਖ ਦੀਵਾ ਜੱਤਿ ਦੁਆਰ। ਪਲ ਅਨਤ ਮਲ ਬਿਚਕਾਰ। ਸਰਬ ਕਲਾ ਲੇ ਆਪੇ ਰਹੈ। ਮਨੂ ਮਾਣਕੂ ਰਤਨਾ ਮਹਿ ਗੁਹੈ। ੮। ਮਸਤਕਿ ਪਦਮੂ ਦੁਆਲੇ ਮਣੀ। ਮਾਹਿ ਨਿਰੰਜਨੂ ਤ੍ਰਿਭਵਣ ਧਣੀ। ਪੰਚ ਸਬਦ ਨਿਰਮਾਇਲ ਬਾਜੇ । ਢੂਲਕੋ ਚਵਰ ਸੰਖ ਘਨ ਗਾਜੇ। ਦਲਿ ਮਲਿ ਦੈਤਰ ਗਰਮੁਖਿ ਗਿਆਨ। ਬੇਣੀ ਜਾਚੇ ਤੇਰਾ ਨਾਮੂ। ੯। ੧।

## ਭਗਤ ਬੇਣੀ

ਭਗਤ ਬੇਣੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਤੇ ਅਸਥਾਨ ਬਾਰੇ ਨਿਸਚਿਤ ਤੌਰ ਤੇ ਕੁਝ ਵੀ ਆਖਣਾ ਕਠਿਨ ਹੈ। ਆਮ ਖਿਆਲ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਪੰਦ੍ਰਵੀਂ ਸਦੀ ਵਿਚ ਹੋਏ। ਘਰੋਗੀ ਨਿਰਬਾਹ ਲਈ ਲੱਡੀਂਦੇ ਸਾਧਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਾ ਹੋਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਆਪ ਇਕ ਪਰਮੇਸਰ ਤੇ ਟੇਕ ਰਖਦੇ ਤੇ ਸਬਰ ਸੇਤੋਖ ਨਾਲ ਦਿਨ ਲੰਘਾਉ ਦੇ ਸਨ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਹਮੇਸਾ ਏਕਾਂਤ ਵਾਸ ਲੈ ਕੇ ਅਧਿਆਤਮ ਕਰਮ ਵਿਚ, ਮਗਨ ਰਹਿੰਦੇ ਤੇ ਜਦੋਂ ਕੋਈ ਘਰ ਪੁੱਛਦਾ ਤਾਂ ਆਖਦੇ ਕਿ ਮੈਂ ਰਾਜ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਨੌਕਰੀ ਕਰ ਕੇ ਆਇਆ ਹਾਂ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਬੇਣੀ ਜੀ ਦੀ ਇਹ ਸਰਧਾ ਤੇ ਤਪ ਸਾਧਨਾ ਦੇਖ ਕੇ ਭਗਵਾਨ ਰਾਜੇ ਨੂੰ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਦਿੰਦੇ ਤੇ ਉਹ ਘਰ ਲਈ ਲੱਡੀਂਦੀਆਂ ਚੀਜ਼ਾਂ ਵਸਤਾਂ ਤੇ ਹੋਰ ਪਦਾਰਥ ਦੇ ਜਾਂਦੇ ਅਤੇ ਘਰ ਵਾਲੇ ਸੰਤੁਸਟ ਰਹਿੰਦੇ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਗੁਜ਼ਾਰਾ ਚਲਦਾ ਗਇਆ।

ਬੇਣੀ ਜੀ ਚੰਗੇ ਪੜ੍ਹੇ ਲਿਖੇ ਵਿਦਵਾਨ ਸਨ ਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਮੱਤ ਮਤਾਤਰਾਂ ਦੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਚੰਗੀ ਜਾਣਕਾਰੀ ਸੀ, ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੇ ਸਮੇਂ ਦੇ ਕਰਮ ਕਾਂਡੀ ਬ੍ਰਾਹਮਣੀ ਧਰਮ ਤੇ ਯੋਗ ਮਤ ਦੀ ਚੰਗੀ ਆਲੰਚਨਾ ਕੀਤੀ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਪ ਦੇ ਤਿੰਨ ਸਬਦ ਮਿਲਦੇ ਹਨ : ਸਿਰੀ, ਰਾਮਕਲੀ ਤੇ ਪ੍ਰਭਾਤੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ।

## गुरु प्रंथ रत्नावली

## राग रामकली

इडा पिंगुला अउर सुखमना तीनि वसिंह इक ठाई। बेणी संगम् तह पिराग् मन् मजन् करै तिथाई।१। संतह तहा निरंजन राम् है। गुर गमि चीनै विरला कोइ। तहां निरंजनु रमइआ होइ।१। रहाउ। तह चंद्र न सूरज परुणु न पाणी। साखी जागी गुरमुखि जाणी।२। उपजै गिआनु दुरमति छीजै । अमृत रसि गगनंतरि मीजै । एसु कला जो जाणै मेउ। मेटे तासु परम गुरदेउ।३। दसम दुआरा अगम अपारा परम पुरख की घाटी। ऊपरि हाटु हाट परि आला आले भीतरि थाती।४। जागत रहै सु कबहु न सोवै। तीन तिलोक समाघि पलोवै। बीज मंत्र लै हिरदै रहै। मनुआ उलट सुंन महि गहै। ५। जागत रहै न अलीआ माखै। पांचउ इंद्री बसि करि राखै। गुर की साखी राखै चीति । मनु तनु अरपै कृसन परीति ।६। कर पल्लव साखा बीचारे। अपना जनम् न जुए हारे। असुर नदी का बंधै मूलु। पछिम फेरि चड़ावै सूरु। अजरु जरे सू निभरु भरै। जगन्नाथ सिउ गोसटि करै।७। चउमुख दीवा जोति दुआर। पल् अनत मूलु बिचकारि। सरब कला ले आपै रहै। मनु माणकु रतना महि गुहै। 🕒 मसतिक पदम् दुआलै मणी। माहि निरंजनु त्रिभवण घणी। पंच सबद निरमाइल वाजे। ढुलके चवर संख घन गाजे। दलिमलि दैतह गुरमुखि गिआनु । बेणी जाचै तेरा नामु । ६। १।।

## सक्त बेणी

मक्त वेणी के जन्म स्थान और आविर्माव कालके विषय में असिन्दग्घ ज्ञान नहीं है। प्रायः यह अनुमान किया जाता है कि ये ईसवीय १५वीं ज्ञाव्दी में वर्तमान थे। यद्यपि घर में निर्घनता थी, तथापि इनके जीवन में पूर्ण सन्तोप था, और भगवान् की कृपा पर इनकी दृढ़ आस्था थी। भाई गुरदास जी ने लिखा है कि ये एकान्त में बैठ कर आघ्यात्मिक किया में लीन रहते थे, और घर लौटने पर जब घर का कोई व्यक्ति इनसे पूछता 'कहां से आए हो ?' तो ये उत्तर देते, 'राज द्वार पर सेवा करके'। किवदन्ती है कि वेणी जी की ऐसी दृढ़ तपस्या और नाम-साघना देखकर भगवान् राजा को प्रेरणा करते और राजा की ओर से गृहस्थ के प्रतिदिन की आवश्यकता की, तथा अन्य, वस्तुएं इनके घर पहुँचा दी जातीं, और इनके परिवार के प्राणी परितुष्ट रहते। इस प्रकार इनके जीवन के दिन ज्ञान्ति से व्यतीत होते गए।

वेणी जी विद्वान पुरुष थे, और अपने समय के धार्मिक मत-मतान्तरों के सिद्धान्तों का इनका ज्ञान भी गंभीर था। अतएव इन्होंने अपने काल में प्रचलित कर्म काण्ड, पौराणिक धर्म और योगमत की अच्छी आलोचना की है।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में सिरी राग, रामकली और प्रभाती रागों में इनके तीन 'पदें' संगृहीत हैं।

#### BENI

#### **RAG RAMKALI**

Where the Ida, Pingala and Sushumana converge.

There is the confluence for me of Ganga, Yamuna and Saraswati, and there my mind bathes.

O Saints, there one see-eth the immaculate God,

But rare is the one who mounteth to the Guru and knoweth.

That there abideth the all-pervading and detached God

O, what is the symbol of God's abode?

Yea, there ringeth the unstruck melody of the Word,

There, one findeth not the sun nor the moon, neither air nor water.

And the (God's) word becometh manifest, though known it is through the Guru.

Then Wisdom wells up within one and one sheddeth one's evil nature;

And one drinketh the (Lord's) Nectar, Imbued (with God) in the core of (the mind's) sky.

He, who knoweth the mystery of this Experience,

Him meeteth the Supreme Being, Our Lord the God.

Infinite and boundless is the tenth Door, yea, 'tis the abode of the Supreme Being,

For, lo, above all is man, and in the man his head, and in the head the window (of the Self).

He who's ever awake (to God), sleepeth never-

And in his trance is merged the trinity of the three modes

He, who enshrineth in his heart the seed of the God's Mantram,

His mind turneth away (from the world), and abideth in the void (of the Absolute Lord).

Yea, one should be ever awake (to God) and utter not untruth,

And discipline the five sense-organs,

And enshrine in the mind the Guru's Word,

And offer his body and mind to Krishna, the God.

The hands one should look upon as the leaves and branches (of the human tree).

And so one should gamble not away one's precious birth,

And plug the source of the Stream of evil.

And blaze the sun (of Wisdom), turning it back from the West.

If he beareth the unbearable (Truth), then constant within him is the flow of Bliss,

And he converseth with God, as man to man

At the (tenth) Door, burneth the four-faced lamp (of Wisdom).

On the forehead is the Lotus all around it are the jewels

Within it abideth the detached God, the master of the three worlds

Here ringeth the white still Melody of the five sounds.

And wave the fly-brushes, and the conches blare with a mighty roar.

He who becometh wise through the Guru smothers under foot the demons (of sin)

So Beni craveth only for the name of God

### BENI

Little is known about Beni's date or place of birth. What emerges from his writings is the portrait of a great saint who dedicated himself, heart and soul, to the spiritual pursuits of life. Unperturbed by poverty, he enjoyed a life of calm contemplation and sweet serenity. Bhai Gurdas says that Beni always lived in solitude enriched by moments of spiritual edification. Whenever anyone asked him about his home, he would say that he was a servant of the Royal Court. It is believed that God was so pleased with Beni's devotion that by His Grace the king supplied the bhakt with all the material necessities of life.

Beni was a great scholar who had made a deep study of the contemporary schools of thought. That is why he criticised not only the ritualistic Brahmanical religion of his time but also the Yog mat.

Three verses of Bhakt Beni have been incorporated in the Guru Granth Sahib under Sri rag, Ramkali, and Prabhati.



#### ਰਾਗ ਬਮੰਤ

ਕੜ ਜਾਈਐ ਹੈ ਘਰ ਲਾਗੋ ਹੋਗੁ।
ਮੇਰਾ ਰਿਤੂ ਨ ਚਲੇ ਮਨੁ ਕਇਓ ਪੰਗੁ। ੧ । ਹਰਾਉ।
ਏਕ ਰਿਵਸ ਮਨ ਝਈ ਉਮੰਗ।
ਘੁਸ਼ਿ ਚੰਦਨ ਚੰਆ ਬਹੁ ਸੁਣੰਧ।
ਪੁਸ਼ਨ ਚਾਲੀ ਬ੍ਰਹਮ ਠਾਇ।
ਮੇਂ ਬ੍ਰਹਮੁ ਮੁਤਾਇਓ ਗੁਰ ਸਨ ਹੀ ਮਾਹਿ । ੧ ।
ਜਹਾਂ ਜਾਈਐ ਤਹ ਜਲ ਖ਼ਖਾਨ।
ਛੁ ਪੁਰਿ ਰਹਿਓ ਹੈ ਸਭ ਸਮਾਨ।
ਮੁਹਾ ਤਰ੍ਹੇ ਜਾਈਐ ਜਲ੍ਹੇ ਈਹਾਂ ਨ ਹੋਇ। ੨ ।
ਸਤਿਵ੍ਹਰ ਮੈਂ ਬਣਿਚਾਰੀ ਤੌਰ ।
ਜਿਨਿ ਸਹਾਲ ਰਿਕਲ ਸ਼੍ਰਮ ਕਾਟੇ ਮੌਦ ।
ਰਾਮਾਨੰਦ ਸੁਆਮੀ ਰਮਤ ਸ਼੍ਰਮ।
ਦੁਰ ਕਾ ਸਬਦ ਧਾਟੇ ਚੰਟਿ ਕਰਮ। ਹ । ੧ ।

# ਸੁਅਮੀ ਰਾਮਾਨੰਦ

(1096-1467)

ਸੁਆਮੀ ਚਾਮਾਨੰਦ ਉੱਤਰੀ ਕਾਰਤ ਵਿਚ ਕਰਕੀ ਲਾਹਿਰ ਦੇ ਮੋਦੀ ਪ੍ਰਜਾਰ-ਕਰਤਾ ਆਖੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਵੋਗਾਗੀ ਸੰਪ੍ਰਦਾ ਤਾਂ ਆਪੇ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਮੁੱਖ ਆਦਾਰਵ ਮੰਨਦੀ ਹੈ। ਦਾਮਾਨ੍ਧ (1017-1137) ਦੀ ਇਸ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚੋਂ ਆਪ ਸੁਆਮੀ ਚਾਘੁਵਾਚਾਰਯ ਦੇ ਚੋਲੇ ਸਨ ਜੋ ਪਿਛੇ' ਜਾਂ ਕੇ ਆਪਣੇ ਗੁਰੂ ਨਾਲੇ' ਦੀ ਵਰ ਵਵਿਆਦੀ ਦੇ ਮਾਲਤ ਸਰੇ ਤੋਂ ਰਾਮ ਕਰਕੀ ਦੇ 'ਆਦਾਰਯ' ਕਹਿਕੇ ਸਤਿਕਾਰੇ ਗਏ।

ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਪ੍ਰਸ਼ਵ ਦੇ ਰਾਨਜੂਰਜ ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਘਰਾਣੇ ਵਿਚ ਪਿਵਾ ਜ਼ੁੱਚ ਕਰਮਾ ਤੇ ਮਾਤਾ ਸੁਸੀਲਾ ਦੇ ਘਰ 1846 ਈ. ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਬਚਪਨ ਤੋਂ ਹੀ ਧਾਰਮਿਰ ਸਾਸੇ ਦੀ ਲਗਨ ਸੀ। ਇਹ ਸਿਨਿਆਸੀ ਸਾਰੂ ਤੋਂ ਸਿਖਿਆ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ। ਰਿਹ ਆਚਾਰਯ ਰਾਘਵਾਨੈਦ ਨਾਲ ਮੈਲ ਹੋ ਗੋਇਆ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਯੁਣਾਗੂ ਦਾਲੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਸ਼ੀਨ ਕਰਕੇ ਅਮਲੀ ਤੋਰ ਤੋਂ ਯੋਗ ਸਾਧਨਾ ਦਾ ਮਾਰਗ ਸਮਝਾਇਆ। ਰਾਮਾਨੰਦ ਰਾਣੀ ਸਮਾ ਇਸੇ ਸਾਧਨਾ ਵਿਦ ਲਈ ਰਹੇ ਤੇ ਰੁਝ ਅਰਸਾ ਤੀਰਥ-ਸ਼ਾਤਰਾ ਕੀਤੀ। ਯਾਤਰਾ ਕਰਦੇ ਕਰਦੇ ਕਾਸੀ ਵਿਚ ਆ ਗਏ ਜਿਥੇ ਜਿ ਹੁਣ ਪੰਜ ਭੰਗਾ ਘਾਟ ਤੇ ਆਮ ਦਾ ਬਾਦਗਰੀ ਆਰਥਨ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਆਪ ਦਾਪਸ ਰਾਘਵਾਨੰਦ ਜੀ ਪਾਸ ਗਏ ਤਾਂ ਆਪ ਦੇ ਪੰਜਣੇਵ ਵਿਚਾਰਾ ਵਿਚ ਕਾਫੀ ਚੁਸ਼ਦੀਆਂ ਹੋ ਯੂਰੀ ਸੀ। ਆਮ ਤੇਰ ਤੇ ਵਿਸ਼ਵ ਸਾਧੂ ਵਰਣ ਆਸ਼ਮ ਵਿਚ ਯੂਰੀਨ ਕਰਦੇ ਤੇ ਹਰ ਪ੍ਰਾਣੀ ਨੂੰ ਪੂਸਾ ਸਭਾਵੀ ਦਾ ਅਧਿਵਾਰ ਨਹੀਂ ਸਮਝਾਦੇ ਸਰੋਵੂ ਰਾਮਾਨੰਦ ਜੀ ਨੇ ਅਨੁਸਟ ਹ ਦਾ ਕਿ ਇਹ ਪਾਰਦੀ ਗਲਬ ਹੈ। ਜਗਵਾਨ ਸਭ ਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸਭ ਨੂੰ ਉਸ ਦੀ ਪੜ੍ਹਾਂ ਦਾ ਅਧਿਵਾਰ ਹੈ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਕਾਰਾ ਨੂੰ ਲੈ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਮੂੜ ਜ਼ਾਜੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਸਾਸ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਵਿਭਾ ਤੋਂ ਅਨੇਕਾ ਸਰਧਾਲ੍ਆਂ ਨੂੰ ਭਗਤੀ-ਭਾਵ ਵਲ ਲਾਇਆ। ਇਸ ਭਗਤ ਸੰਗੇਣੀ ਵਿਚ ਆਖ ਦੇ ਚੋਲੇ ਸ਼ਾਮੀਰ ਸਾਹਿਬ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧ ਪ੍ਰਸਿਧ ਹੋਏ। ਹਵਿਦਾਸ਼, ਸੇਣ, ਧੋਨਾ ਤੋਂ ਪੀਪਾ ਭਗਤ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪ ਦੇ ਹੀ ਚੋਲੇ ਕੋ ਸਿਆ ਜਾਣਾ ਹੈ ਤਾਵੇਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਭ ਦਾ ਸਮਕਾਲੀ ਹੋਣਾ ਜਿਧ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਨਾਤਾ ਦਾਸ਼ ਨੇ ਭਗਤਮਾਲ ਵਿਚਆਪ ਦੇ ਸ਼ੜ੍ਹੇ ਭੋਲੇ ਹਿਣੇ ਚੁਣ ਤੋਂ ਕਈਆਂ ਵਿਚ ਵਿਚ ਕੀ ਪੰਜ ਸੇ ਤਾਕ ਦੋਸੀ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਇਤਨਾ ਅਨੁਮਾਨ ਜ਼ਰੂਰ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਦੇ ਅਨੇਕਾ ਸਰਧਾਲ ਸਨ।

ਸ੍ਰੀ ਰਾਮਾਨੌਕ ਦੀ ਵਿਦਵਾਨ ਪੱਛਰ ਸਨ । ਆਪ ਦੀਆਂ ਰਚੀਆਂ ਕਈ ਪੁਸਤਕਾਂ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ—ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਸ੍ਰੀ ਵੇਸਣਵ ਮੁਤਾਸ਼ਕ ਭਾਸ਼ਕਰ, ਸ੍ਰੀ ਰਾਮਾਚਰਨ ਪੱਧਰੀ ਆਵਿ । ਗੁਰੂ ਗੁੰਧ ਵਿਚ ਆਪ ਦਾ ਇਕੋਂ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਬਸੇਤ ਰਾਗ ਵਿਚ ਹੈ ।

### गुरु ग्रंथ रत्नावली

#### राग बसत

'तत जाईऐ रे घर लागो रंगु।
मेरा चितु न चलै मन् भइओ पंगु।१। रहाउ।
एक दिवस मन भई उमंग
घित चन्दन नोआ बहु मुगन्ध।
पूजन चाली ब्रहम ठाइ।
सो ब्रहमु बताइओ गुर मन ही माहि।१।
जहा जाईऐ तह जल पखान।

तू पूरि रहिओ है सम समान।
वेद पुरान सम देखे जोइ।
ऊहा तड जाइए ईहां न होइ।२।
सितगुर मैं बांलहारी तोर।
जिनि सकल विकल भ्रम काटे मोर।
रामानन्द मुआमी रमत ब्रहम।
गुर का सबदु काटै कोटि कर्म।३।१।

# स्वामी रामानन्द (१३६६ - १४६७ ई०)

स्वामी रामानन्द उत्तरी भारत में मन्ति आन्दोलन के आदि प्रवर्तक कहलाते हैं। वैष्णव सम्प्रदाय तो इनको अपना एक मृह्य आचार्य मानता है। ये श्री रामानुजाचार्य (१०१७-११३७ ई.) की शिष्य-परम्परा में श्री राघवाचार्य के शिष्य थे; परन्तु इन्होने राम-मन्ति के आचार्य के नाम से, अपने गुरु से अधिक प्रतिष्ठा और कीर्ति प्राप्त की।

इन्होने प्रयोग मे. कान्यकुब्ज ब्राह्मण वंश मे. ईसवीय सन् १-३६६ में. जन्म ग्रहण किया। इनके पिता का नाम भूरिकर्मा तथा माता का नाम सुर्शीला था। ये वाल अवस्था से ही धर्मानुरागी थे। प्रथम इन्होंने एक संन्यासी महात्मा से कुछ किक्षा ग्रहण की. नदनन्तर इन्हें श्री आचार्य राघवानन्द जी के शिष्य होने का सौमाग्य प्राप्त हुआ। आचार्य जी ने इनको शास्त्रीय योग-प्रणाली में प्रवीण करके कियात्मक रूप में योग-साघन का मार्ग दिखलाया। स्वामी राघवानन्द ने इन्हें भिक्त-भावित योग मार्ग में दीक्षित किया। रामानन्द जी कुछ काल तक योग-साघना में लीन रहे और कभी-कभी तीर्य यात्रा भी करते रहे। तीर्थ यात्रा प्रमंग से ये काशी भी पहुँचे। वहां पंचगंगा घाट पर इनका स्मारक विद्यमान है। इस काल में इनके विचारों में क्रान्ति होने लगी: वैष्णव साधु प्राय: वर्ण-आश्रम-व्यवस्था के समर्थक होते हैं, और मनुष्य मात्र को भगवान् की पूजा और भिक्त का अधिकारी नहीं मानते है। रामानन्द जी के हृदय ने इस धारणा को भ्रान्त कहा। उनके अन्तरात्मा में से ध्विन निकली कि भगवान् की पूजा और भिक्त में वर्ण, जाति और धर्म का कोई विचार नहीं होना चाहिए। इस प्रकार, जब ये तीर्थ यात्रा से लौट कर अपने गुरु आचार्य श्री राघवानन्द जी के समीप पहुँचे तब इनके विचारों में. भिक्त के अधिकार के सम्बन्ध में. आमूलमूत परिवर्तन हो चुका था।

इन क्रान्ति-कक्षीय विचारों को लेकर ये पुनः काशी आए और वहां इन विचारों के अनुसार उपदेश देने लगे। इनके उदार विचारों से आकृष्ट हो कर भिक्त के प्यासे अनेक नर-नारी इनके अनुयायी एवं शिष्य हो गए। इनके काशी के शिष्यों में सबमें अधिक प्रसिद्धि भक्त कवीरदास जी ने प्राप्त की। रविदास. सैण. घन्ना और पीपा को भी इनकी शिष्य मंडली में परिगणित किया जाता है, परन्तु इन सब भक्त प्रवरों का एक कालवर्तीं होना इतिहास से सिद्ध नहीं होता है। 'भगतमाल' में नाभादास जी ने इनके शिष्यों की संख्या वारह वतलाई है। कई लेखक इस संख्या को पांच सौ तक ले जाते हैं। इन विविध-उल्लेखों से इतना अनुमान अवस्य होता है कि स्वामी रामानन्द जी के अनेक भक्त थे।

श्री रामानन्द जी उच्न कोटि के विद्वान तथा श्री वैष्णवमताम्बुज भास्कर, श्री रामार्चन पद्धति इत्यादि अनेक ग्रन्थों के रचियता थे। श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में इनका केवल एक 'सच्द' बसन्त राग में, है।

#### RAMANAND

#### RAG BASANT

Whither need I go to seek holiness? I am happy here within myself at home My heart is no longer a pilgrim It has become tied down to itself Restlessly one day I did want to go I prepared sandal-wood paste, Distilled aloe wood, and many perfumes: I set out towards a temple to worship Then my Guru showed me God in my own heart Whatever holy place I seek as a pilgrim All I find is worship of water or stones, But Thou, Lord, equally pervadest all things! I have studied all the Vedas and the Puranas There or elsewhere thou mayest seek God If God is not here in thy heart! O gracious Guru, I am beholden unto thee Who hast cut away my doubts and my vacillations! Ramanand's Lord is the all-pervasive God The Guru's word removeth countless delusions

### RAMANAND

(1366-1467)

Swami Ramanarid is rightly regarded as an eminent pioneer of the Bhakti Movement in Northern India and as a distinguished leader of the Vairagi Cult. He was a follower of Swami Ragavacharya of the cult of Ramanuj (1017-1137). In the later part of his life, the Acharya commanded more respect than even his own Guru, and, came to be known as an exponent of Rama Bhakti.

Born in 1366, Ramanand was the son of Bhoor Karma and Sushila. He was mystically inclined from his early childhood. Educated by an anchorite, he had the proud privilege of meeting Acharya Ragavanand, who showed him the practical path of *Yog Sadhna*. Ramanand remained engaged in *Yog Sadhna* foralong period and spent some time in going to places of pilgrimage. He visited Kanshi where, as a mark of respect to him, people built a memorial that stands there to this day. When he returned to Acharya Raghvananda, his Vaishnava thoughts had suffered a sea change. The Vaishnava Sadhu believed in *Sadhu Varna Ashrama* and did not consider everyone to be entitled to perform *Puia Bhakti*. But Ramanand, realised this to be wrong for God is the All Merciful Father and can be worshipped by everyone.

He started preaching his gospel in Kanshi and imbued many devotees with the spirit of bhakti Kabir was the most renowned amongst his disciples. Ravidas, Sain, Dhanna and Pipa are believed to have been his followers even though all of them were not his contemporaries. Nabha Das in his Bhaktimala has listed twelve followers, but, there are others who reckon the strength of the disciples to have been five hundred. That indicates the nature and the extent of his impact.

Shri Ramanand was a learned Pandit Many of his books such as Shri Vaishnava Matanbui Bhashar, Shri Ramarachan Padhti, etc. are still available. One of his hymnis has been inserted in the holy Granth under Rag Basant.



### ਰਾਗ ਪ੍ਰਭਾਤੀ

ਅਵਲਿ ਅਲਹ ਨੂਰੁ ਉਪਾਇਆ ਕੁਦਰਤਿ ਕੇ ਸਭ ਬੰਦੇ । ਏਕ ਨੂਰ ਤੇ ਸਭੁ ਜਗੁ ਉਪਜਿਆ ਕਉਨ ਭਲੇ ਕੌਂ ਮੰਦੇ ।੧। ਲੌਗਾ ਭਰਮਿ ਨ ਭੂਲਹੁ ਭਾਈ । ਖਾਲਕੁ ਖਲਕ ਖਲਕ ਮਹਿ ਖਾਲਿਕੁ ਪੂਰਿ ਰਹਿਓ ਸ੍ਵਰ ਠਾਂਈ ।੧। ਰਹਾਂਉੇ । ਮਾਟੀ ਏਕ ਅਨੌਕ ਭਾਤਿ ਕਰਿ ਸਾਜੀ ਸਾਜਨਹਾਰੇ । ਨ ਕਛੁ ਪੰਚ ਮਾਟੀ ਕੇ ਭਾਡੇ ਨ ਕਛੁ ਪੰਚ ਕੁੰਭਾਰ ।੨। ਸਭ ਮਹਿ ਸਚਾ ਏਕ ਸਈ ਤਿਸ ਕਾ ਕੀਆ ਸਭੁ ਕਛੁ ਹੋਈ ਹੁਕਮੁ ਪਛਾਨੇ ਸੁ ਏਕੋ ਜਾਨੇ ਬੰਦਾ ਕਹੀਐਂ ਸੋਈ ।੩। ਅਲਹੁ ਅਲਖੁ ਨ ਜਾਈ ਲਖਿਆ ਗੁਰਿ ਗੁੜੁ ਦੀਨਾ ਮੀਠਾ । ਕਹਿ ਕਬੀਰ ਮੇਰੀ ਜੋਕਾ ਨਾਸੀ ਸਰਬ ਨਿਰੇਜਨੁ ਡੀਠਾ ।੪।੩।

## ਭਗਤ ਕਈਰ

(1398-1495)

਼ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਭਗਤੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਕ੍ਰਾਤੀਕਾਰੀ ਭਗਤ ਹੋਏ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਧਾਰਮਿਕ ਤੇ ਸਮਾਜਕ ਭਰਮਾਂ ਵਿਹਿਮਾਂ ਨੂੰ ਰੱਦ ਕੇ ਸਰਬ-ਸਾਤ ਦਾ ਸਥਕ ਪੜ੍ਹਾਇਆ । ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਪ੍ਰਸਿਧ ਹੈ, ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਜੁਲਾਹਿਆਂ ਦੇ ਘਰ ਬਨਾਰਸ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਤੇ ਸੁਆਮੀ ਰਾਮਾਨੰਦ ਤੋਂ ਸਿੱਖਿਆ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ । ਕਹਾਣੀ ਇਉਂ ਦੱਸੀ ਜਾਦੀ ਹੈ ਕਬੀਰ ਨੂੰ ਖ਼ਿਆਲ ਸੀ ਕਿ ਛੋਟੀ ਜਾਤੀ ਵਿਚ ਜਨਮ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਸਾਇਦ ਮੈ ਸੁਆਮੀ ਰਾਮਾਨੰਦ ਜੀ ਤੋਂ ਗੁਰੂਮੰਤ ਲੈਣ ਦਾ ਅਧਿਕਾਰੀ ਨਹੀਂ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਉਹ ਤੜਕਸਾਰ ਰਾਹ ਵਿਚ ਲੰਮੇ ਪੇ ਗਏ ਜਿਥੇ ਕਿ ਰਾਮਾਨੰਦ ਜੀ ਗੰਗਾ ਇਸਨਾਨ ਕਰਨ ਲਈ ਰੋਜਾਨਾ ਲੰਘਦੇ ਸਨ । ਜਦ ਸੁਆਮੀ ਜੀ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਨੂੰ ਕਬੀਰ ਦਾ ਜਿਸਮ ਛੋਹਿਆ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ 'ਰਾਮ ਰਾਮ' ਕਹਿ ਕੇ ਉਣਾਲ ਲਇਆ ਤੇ ਆਪਣਾ ਸੇਵਕ ਬਣਾ ਲਇਆ । ਇਸ ਤੋਂ ਪਿਛੇ ਕਬੀਰ ਨੇ ਇੰਨੀ ਭਗਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਉਹ ਪਰਮੇਸਰ ਨਾਲ ਮਿਲ ਕੇ ਅਭੇਦ ਹੋ ਗਏ ।

ਰਾਮ ਕਬੀਰਾ ਏਕ ਭਏ ਹੈ ਕੋਇ ਨ ਸਕੈ ਪਛਾਨੀ ।੬਼ੀ੩। (ਰਾਮਕਲੀ)

ਕਬੀਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਹਲੇ ਬੈਠਣ ਵਾਲੇ ਨਹੀਂ ਸਨ ਤੇ ਨਾ ਹੀ ਕਿਤੇ ਗੁਫਾ ਵਿਚ ਰਹਿ ਕੇ ਸਮਾਧੀ-ਆਨੰਦ ਲੇਣਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ ਸੀ। ਉਹ ਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਗਿਆਨ ਦੀ ਰੌਸਨੀ ਵਿਚ ਲੋਕਾ ਨੂੰ ਨਵਾ ਰਾਹ ਦਿਖਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ। ਇਸ ਸਮੇਂ ਕਰਮਕਾਡੀ ਮਜ਼੍ਹਬ, ਹਿੰਦੂ-ਮੁਸਲਮ ਵਿਰੋਧ ਤੇ ਪ੍ਰੋਹਤ ਜਮਾਤ ਦੀਆਂ ਆਪਹੁਦਰੀਆਂ ਨੇ ਭਾਰਤੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਬੜੇ ਸੰਕਟ ਪੈਦਾ ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਸਨ। ਕਬੀਰ ਨੇ ਬਿਨਾਂ ਕਿਸੇ ਡਰ ਭੈ.ਦੇ ਸਭ ਨਾਲ ਟੱਕਰ ਲਈ। ਪੰਡਤਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਭੰਜੋੜਿਆ ਤੇ ਕਾਜ਼ੀਆਂ ਮੁਲਾ ਨੂੰ ਵੀ ਖਰੀਆਂ ਖਰੀਆਂ ਸੁਣਾਈਆਂ ਅਤੇ ਯੋਗੀਆਂ ਸਾਧੂਆਂ ਦੇ ਭੇਖਾਂ ਦੀ ਵੀ ਅਸਲੀਅਤ ਉਘਾੜੀ। ਮੁਸਲਮ ਮੌਲਾਣੇ ਤਾ ਬਹੁਤ ਔਖੇ ਹੋਏ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਸਿਕੰਦਰ ਲੰਧੀ ਪਾਸ ਜਾ ਸਿਕਾਇਤ ਕੀਤੀ ਕਿ ਇਹ ਸਰ੍ਹਾਂ ਸਰੀਅਤ ਦੇ ਖਿਲਾਫ ਕਹਿ ਕੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਕੁਰਾਹੇ ਪਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਕਬੀਰ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਫਤਾਰ ਕਰਕੇ ਲਿਆਂਦਾ ਗਇਆ, ਇਕ ਵਾਰ ਗੰਗਾ ਨਦੀ ਵਿਚ ਡੋਬਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਗਇਆ ਤੇ ਫਿਰ ਆਪ ਨੂੰ ਮਦ-ਮਸਤ ਹਾਥੀ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਸੁਟਿਆ ਗਇਆ ਤਾਂ ਕਿ ਉਹ ਆਪ ਨੂੰ ਮਧੌਲ ਸੁਟੇ। ਪਰੰਤੂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰੀਆਂ ਔਕੜਾਂ ਸਮੇਂ ਉਹ ਅਡੋਲ ਰਹੇ ਤੇ ਇਸੇ ਅਡੋਲਤਾ ਤੇ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪ ਨੂੰ ਭਗਤੀ ਲਹਿਰ ਦਾ ਨੇਤਾ ਬਣਾ ਦਿਤਾ। ਆਪ ਨੇ ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਉਦੇਸ਼ ਪਰਗਟ ਕਰਦਿਆਂ ਸਾਫ ਕਹਿਆ ਹੈ ਕਿ ਮੈਂ ਸੇਤਾਂ ਦਾ ਪੁਜਾਰੀ ਤੇ ਦੁਸਟਾ ਦਾ ਪ੍ਰਹਾਰੀ ਹਾਂ ਤੇ ਰਾਤ ਦਿਨ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਯਾਦ ਵਿਚ ਸਮਾ ਬਿਤਾਉਣਾ ਮੈਰਾ ਕਰਮ ਹੈ:

### ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

ਸੰਤਾ ਮਾਨਉ ਦੂਤਾ ਡਾਨਉ ਇਹੁ ਕੁਟਵਾਰੀ ਮੇਰੀ । ਦਿਵਸ ਰੈਨਿ ਤੇਰੇ ਪਾਉ ਪਲੱਸਉ ਕੇਸ ਚਵਰ ਕਰਿ ਫੇਰੀ ।੯। (ਰਾਂਮਕਲੀ)

'ਕਬੀਰ ਪੰਬ' ਨਾਂ ਤੇ ਕਬੀਰ ਜੀ ਨੂੰ ਮੰਨਣ ਵਾਲੀ ਇਕ ਭਾਰੀ ਸੰਪ੍ਰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀ ਗੱਦੀ ਕਾਂਸ਼ੀ ਵਿਚ ਹੈ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾ ਦਾ ਗ੍ਰੰਥ 'ਕਬੀਰ ਬੀਜਕ' ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੈ ।

ਭਗਤੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਬਾਕੀ ਭਗਤਾਂ ਨਾਲੋਂ ਕਬੀਰ ਦੀ ਬਾਣੀ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧ ਹੈ । ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਦੇ ੧੭ ਰਾਗਾ ਵਿਚ ਆਏ ਆਪ ਦੇ ੫੪੧ ਸ਼ਬਦ, ਸਲੌਕ, ਸਭ ਤੋਂ ਵਧ ਪ੍ਰਮਾਣਿਕ ਮੰਨੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਕਿਉਂਕਿ ਆਪ ਦੀ ਰਚਨਾ ਦੀ ਇਸ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਦੀ ਹੋਰ ਕੋਈ ਭਰੋਸੇ ਯੋਗ ਹੱਥ-ਲਿਖਤ ਅਜੇ ਤਕ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕੀ ।

#### कवीर

### राग प्रभाती

'अविल अलह नूर उपाइआ कुदरित के सम वन्दे।
एक नूर ते ममु जगु उपजिआ कउन मले को मन्दे।१।
लोगा! भरिम न भूलहु भाई।
खिलिकु खनक खनक मिह खिलिकु पूरि रिहओ मर ठाई।१। रहाउ।
माटी एक अनेक मिति कर मीजी साजनहारै।
न कछु पोच माटी के भाडे न कछु पोच कुंमारै।२।
सम मिह सच्चा एको मोई निस का कीआ ममु कछु होई।
हुकमु पछानै मु एको जानै वदा कहीए मोई।३।
अलहु अलखु न जाई लिखआ गुरि गुड दीना मीठा।
किह कवीर मेरी शका नामी मर्व निरजनु डीठा।४।३।'

# मक्त कबीर (१३६८-१४६५ ई०)

मिक्त आन्दोलन मे जिन मन्तों ने अन्य विश्वामों एवं घामिक रुढियों की कटु आलोचना की, मिक्त में मानव मात्र के एक समान अधिकार का प्रवल शब्दों में ममर्थन किया, उनमें भक्त कवीरदाम जी अग्रगण्य नथा सबसे अधिक प्रसिद्ध है। ये सचमुच एक बड़ी घामिक क्रान्ति के जन्मदाता थे। जैमा प्रसिद्ध है, इनका जन्म काशी में हुआ था, और ये एक जुलाहे के पुत्र थे। कहा जाता है ये स्वामी रामानन्द जी के शिष्य बनना चाहने थे, परन्तु इन्हे यह आश्रका थी कि कदाचित् हीन जाति में पैदा हुए मुक्ते वे अपना शिष्य बनाना स्वीकार न करे। यह मोच कर ये एक दिन मूर्योदय में पर्याप्त समय पूर्व उस मार्ग में जा लेटे जिसमें स्वामी रामानन्द जी प्रतिदिन गगा स्नान करने जाया करते थे। अँघेरे में रामानन्द जी के पैर को कवीरदास के शरीर की ठोकर लगी। 'राम राम राम कहते हुए स्वामी जी ने कवीरदास को उठाया। इस प्रकार कवीरदास स्वामी रामानन्द जी के शिष्य हो गए। इसके पञ्चान् कवीरदास मिक्त में इनने लीन हुए कि उन्होंने परमान्मा के साथ अभिन्नता प्राप्त कर ली:

'राम कवीरा एक भए है कोड न सकै पछानी ।६।३॥[रामकली ।'

कबीरदास जी को न अकर्मण्यता प्रिय थी, न किमी गुफा मे बैठ कर ममाधि-जित आनन्द की अनुमूति। उनका घ्यान मार्ग-भ्रष्ट जनता को नवीन विचारों का प्रकाश दिखा कर मत्य मार्ग पर लगाने की ओर था। उस काल मे कर्मकाण्ड-प्रधान मम्प्रदाय, हिन्दू-मुस्लिम वैमनस्य, और पुरोहित वर्ग के मनमाने व्यवहार ने भारनीय लोक-समाज मे अनेक घोर मकट उत्पन्न कर रखे थे। निर्मय और निःशंक कबीर ने सब का खड़न किया। उनके खड़न का खड़ग पडित, काजी, मुल्लां, योगी, साधु, सब पर एकसमान निर्मम-मांव मे गिरा। उस ममय मुम्लिम शामन था। मौलिवयों मे कबीरदास की सत्यवादिता न सही गई। उन्होंने वादशाह सिकन्दर लोघी के मम्मुख शिकायत करते हुए निवेदन किया कि यह आदमी मुसलमानी धर्म-ग्रन्थों की शिक्षाओं के विपरीत उपदेश दे दे कर लोगों को ईञ्बरीय धर्म के मार्ग मे भ्रष्ट करता है। वादशाह के आदेश मे ये बन्दी बना लिए गए, और एक वार इन्हें गंगा नदी की बाढ़ में डुवाने का यत्न किया गया, तथा दूसरी बार मस्त हाथी के आगे फेंक कर मरवाने का। इन्होंने किमी अवस्था में अपना सत्य एवं धैर्थ नही छोड़ा। सब परीक्षाओं में प्राप्त उत्तीर्णता ने इनको मिकत लहर का नेता बना दिया।

### गुरु प्रंथ रत्नावली

अपने जीवन के लक्ष्य को प्रकट करते हुए इन्होंने स्पष्ट कहा है कि मैं पाखंडी सन्तों महन्तों पर चोट करने वाला हूँ, और दिन रात प्रभु का स्मरण मेरा कार्य है :—

'सन्ता मानज दूता डानज इहु कुटवारी मेरी। दिवस रैन तेरे पाज पलोसज केस चवर करि फेरी।१॥[रामकली।'

कबीरदास जी की रचनाओं का संग्रह 'कबीर बीजक' के नाम से प्रसिद्ध है, उनकी गद्दी काशी में वर्तमान है, और इनका सम्प्रदाय 'कबीर पन्थ', भारत में दूर-दूर तक फैला हुआ है।

मिनत लहर के पोषक भक्त किवयों में से किसी की वाणी परिमाण में कवीरदास जी की वाणी की समता को नहीं पहुंचती है। कबीरदास जी द्वारा रचित १७ रागों में विभक्त, ५४१ 'सब्द' तथासलोक श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में संगृहीत हैं। इनकी यही रचना सबसे अधिक प्रभावशाली मानी जाती है। कारण, श्री गुरु ग्रन्थ साहिव से अधिक प्राचीन, इनकी रचना का कोई हस्तिलिखित ग्रन्थ आज तक प्रकाश में नहीं आया है।

#### KABIR

#### RAG PARBHATI

The Lord first created Light: From the Lord's play all living creatures came. And from the Divine Light the whole creation sprang. Why then should we divide human creatures into the high and the low? Brother, be not in error Out of the Creator the Creation comes Everywhere in the creation the Creator is The Lord's Spirit is all-pervading! The Lord, the Maker, hath moulded one mass of clay Into vessels of diverse shapes. Free from taint are all the vessels of clay Since free from taint is the Divine Potter The True One pervadeth all things All things come to pass as the Lord ordaineth He who hath understood the Divine Will Recognizeth only the One Reality And he alone is what man ought to be The Lord, being Unknowable, cannot be comprehended. But the Guru hath given me A sweet joy of His Presence. Kabir Sayeth: My doubts have departed from me In all things I have recognized the Taintless One

## KABIR (1398-1495)

Kabir was the most celebrated revolutionary saint of the Bhakti movement. He condemned social and religious abuses and emphasized the fundamental equality and fraternity of all mankind. Born in a weaver's family of Banaras, he joined the Bhakti fold under Swami Ramanand's influence Thinking that being a low-caste he might not be considered fit to receive initiation, he lay prostrate one day, early in the morning, in the path which Ramanand used to follow while going to his bath. When the Swami's feet touched Kabir's body, he uttered the words 'Ram, Ram'. The saint affectionately lifted him and made him his disciple. Thereafter, Kabir got so deeply absorbed in meditation that he began to dwell habitually in the realms of the spirit

Kabir has so blended with God

That none can distinguish him from his Lord

A staunch believer in the worth of constructive human endeavour, Kabir was opposed alike to ritualism and asceticism. He sought to enlighten the benighted humanity. In those days the Indian society was rife with communal dissensions. Undaunted by opposition, Kabir fought against all the vicious influences. He pulled up the Pundits, the Kazis and the Mullas and inveighed against the Jogis and Sadhus. This act enraged the Muslim Mullanas who had him arrested by complaining to the King Sikandar Lodi that Kabir had been preaching what ran counter to the Islamic canon. Once an attempt was made to drown him in the Ganges; and, on another occasion, he was thrown before a drunken elephant to

#### **GURU'GRANTH RATNAVALI**

be crushed to death, nevertheless, Kabir remained unperturbed even in the face of this great calamity, Eventually, he became the leader of the Bhakti Movement. While expounding his life's aim, he declared that he was a worshipper of the godly and an enemy of the wicked and that it was his desire to spend all his time in communion with God:

The passion of his life was to enjoy a spell of unbroken intercourse with the Lord.

'Kabir Panthis' or the followers of Kabir, with their headquarters at Kanshi, constitute an important sect. Their holy book Kabir Bijak is well known.

Kabir's contribution to the *Adi Granth*, comprising 541 different verses arranged under 17 different ragas, exceeds that of any other *bhakt*. And in the absence of any other reliable manuscript, it remains the most authentic and precious part of his work.

#### ਰਵਿਦਾਸ

## ਗਉੜੀ ਰਾਗ

ਬੇਗਮਪੁਰਾ ਸਹਰ ਕੋ ਨਾਉ। ਦੂਖੁ ਅੰਦੌਹੁ ਨਹੀ ਤਿਹਿ ਠਾਉ।
ਨ ਤਸਵੀਸ ਖਿਰਾਜੁ ਨ ਮਾਲੁ। ਖਉਫ਼ੁ ਨ ਖ਼ਤਾ ਨ ਤਰਸੁ ਜਵਾਲੁ। ੧।
ਅਬ ਮੌਹਿ ਖੂਬ ਵਤਨ ਗਹ ਪਾਈ।
ਉਹਾਂ ਖੈਰਿ ਸਦਾ ਮੇਰੇ ਭਾਈ। ੧। ਰਹਾਉ।
ਕਾਇਮੁ ਦਾਇਮੁ ਸਦਾ ਪਾਤਿਸਾਹੀ। ਦੋਮ ਨ ਸੇਮ ਏਕ ਸੋ ਆਹੀ।
ਆਬਾਦਾਨੁ ਸਦਾ ਮਸਹੂਰ। ਉਹਾਂ ਗਨੀ ਬਸਹਿ ਮਾਮੂਰ। ੨।
ਤਿਉ ਤਿਉ ਸੈਲ ਕਰਹਿ ਜਿਉ ਭਾਵੈ। ਮਹਰਮ ਮਹਲ ਨ ਕੋ ਅਟਕਾਵੈ।
ਕਹਿ ਰਵਿਦਾਸ ਖਲਾਸ ਚਮਾਰਾ। ਜੋ ਹਮ ਸਹਰੀ ਸੁ ਮੀਤੁ ਹਮਾਰਾ। ੩।੨।

## ਭਗਤ ਰਵਿਦਾਸ

ਭਗਤ ਰਵਿਦਾਸ ਕਬੀਰ ਵਾਗ ਕਾਸ਼ੀ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਸਨ ਤੇ ਚਮਾਰ ਜਾਤੀ ਵਿਚੋਂ ਸਨ। ਭਾਵੇਂ ਆਮ ਰਵਾਇਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਸੁਆਮੀ ਰਾਮਾਨੰਦ ਜੀ ਦੇ ਚੇਲੇ ਸਨ ਪਰੰਤੂ ਇਤਿਹਾਸਕ ਤੌਰ ਤੇ ਇਸ ਦੀ ਪੁਸਟੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਭਗਤ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਛੋਟੀ ਜਾਤੀ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੈ ਕੇ ਭਗਤੀ ਤੇ ਜੀਵਨ–ਸਾਧਨਾ ਰਾਹੀਂ ਵੱਡੀ ਵਡਿਆਈ ਪਾਈ। ਇਹ ਵੀ ਆਪ ਦੀ ਹੀ ਖੂਬੀ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾ ਆਪਣੇ ਜਾਤ ਦੇ ਛੋਟੇਪਣ ਨੂੰ ਕਦੀ ਛੁਪਾਇਆ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਜਾਤ ਅਭਿਮਾਨੀ ਪੱਡਤਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਨਿਝੱਕ ਹੋ ਕੇ ਇਹੋ ਆਖਿਆ ਕਿ ਮੈਂ ਪ੍ਰੇਮਾ-ਭਗਤੀ ਦੇ ਬਲ ਨਾਲ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਉੱਚਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ ਹੈ ਤੇ ਇਹ ਮੇਰੇ ਮਾਲਕ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਦੀ ਮਿਹਰਬਾਨੀ ਹੈ।

> ਨਾਗਰ ਜਨਾ ਮੇਰੀ ਜਾਤਿ ਬਿਖਿਆਤ ਚੰਮਾਰੇ। ਰਿਦੇ ਰਾਮ ਗੋਬਿੰਦ ਗਨ ਸਾਰੇ। ੧। ਰਹਾਉ।

(ਮਲਾਰ)

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਕ ਥਾਂ ਲਿਖਦੇ ਹਨ :

ਮੇਰੀ ਸੰਗਤਿ ਪੌਚ ਸੌਚ ਦਿਨੁ ਰਾਤੀ। ਮੌਰਾ ਕਰਮ ਕੁਟਿਲਤਾ ਜਨਮ ਕੁਭਾਂਤੀ। ੧। ਰਾਮ ਗੁਸਈਆ ਜੀਅ ਕੇ ਜੀਵਨਾ ਮੌਹਿ ਨ ਬਿਸਾਰਹੁ ਮੈਂ ਜਨੁ ਤੇਰਾ। ੧। ਰਹਾਉ।

ਆਪ ਦੀ ਸ਼ਰਧਾ ਭਗਤੀ ਦਾ ਇਹ ਹਾਲ ਸੀ ਕਿ ਇਕ ਵਾਰ ਆਪ ਨੇ ਹਰਿਦਵਾਰ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਸਾਧੂਆਂ ਨੂੰ ਦਮੜੀ ਦਿਤੀ ਕਿ ਮੇਰੇ ਵਲੋਂ ਵੀ ਇਹ ਗੰਗਾ ਮਾਈ ਦੀ ਭੈਟਾ ਚੜ੍ਹਾ ਦੇਣਾ । ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਸਾਧੂਆਂ ਬ੍ਰਹਮਣਾਂ ਤਾਂ ਆਪਣੀ ਆਪਣੀ ਭੇਟਾ ਗੰਗਾ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵਾਹ ਦਿਤੀ ਜਦ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਦਮੜੀ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੀ ਗਈ ਤਾਂ ਗੰਗਾ ਮਾਤਾ ਨੇ ਇਹ ਭੇਟ ਹੱਥ ਕੱਦ ਕੇ ਪਰਵਾਨ ਕੀਤੀ । ਪਰਗਟ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਦੀ ਭਗਤੀ ਚੱਟੀ ਉਤੇ ਪਹੁੰਚੀ ਹੋਈ ਸੀ । ਇਸ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਸਮੇਂ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਬਹੁਤ ਮਾਨਤਾ ਹੋਈ । ਇਥੋਂ ਤਕ ਕਿ ਕਾਂਸੀ ਦੇ ਸਿਆਣੇ ਬ੍ਰਹਮਣ ਵੀ ਆਪ ਨੂੰ ਨਮਸ਼ਕਾਰਾਂ ਕਰਦੇ ਸਨ । ਇਹ ਵੀ ਰਵਾਇਤ ਹੈ ਕਿ ਮੇਵਾੜ ਦੀ ਰਾਣੀ ਝਾਲਾਂ ਆਪ ਦੀ ਸਰਧਾਲੂ ਸੀ । ਬਾਵਜੂਦ ਇਤਨੀ ਵਡਿਆਈ ਦੇ ਆਪ ਨੇ ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਸਾਦਗੀ ਤੇ ਗਰੀਬੀ ਵਿਚ ਹੀ ਗੁਜ਼ਾਰਿਆ । ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ,ਇਕ ਵਾਰ ਕੋਈਆਪ ਨੂੰ ਪਾਰਸ ਭੇਟਾ ਕਰ ਗਇਆ ਤੇ ਕਹਿ ਗਇਆ ਕਿ ਇਸ ਨਾਲ ਤੁਸੀਂ ਆਪਣਾ ਦਰਿੱਦਰ ਦੂਰ ਕਰ ਲੈਣਾ । ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਉਸ ਨੂੰ ਕਹਿਆ ਕਿ ਇਹ ਉਪਰ ਰੱਖ ਦਿਓ । ਉਹ ਪਾਰਸ ਉਥੇ ਟਿਕਾ ਗਇਆ । ਜਦੋਂ ਕੁਝ ਮਹੀਨਿਆਂ ਬਾਦ ਪਰਤਿਆ ਤਾਂ ਉਸ ਨੇ ਫਿਰ ਉਹ ਹਾਲ ਦੇਖਿਆ ਤੇ ਭਗਤ ਜੀ ਨੂੰ ਪੁਛਿਆ ਕਿ ਤੁਸਾਂ ਪਾਰਸ ਤੋਂ ਲਾਭ ਨਹੀਂ ਉਠਾਇਆ ? ਆਪ ਨੇ ਕਹਿਆ, 'ਉਹ ਤਾਂ ਉਥੇ ਹੀ ਪੁਇਆ ਹੈ : ਸਾਡੇ ਲਈ ਤਾਂ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਦਾ ਨਾਮ ਸੀ ਪਾਰਸ ਹੈ । ਇਹੋ ਕਾਮਹੇਨ ਤੇ ਚਿੰਤਾਮਣੀ ਹੈ ।'

ਸੁਖ ਸਾਗਰੁ ਸੁਰਤਰ ਚਿੰਤਾਮਨਿ ਕਾਮਧੇਨੁ ਬਸਿ ਜਾਕੇ । ਚਾਰਿ ਪਦਾਰਥ ਅਸਟ ਦਸਾ ਸਿਧਿ, ਨਵ ਨਿਧਿ ਕਰਤਲ ਤਾਕੇ । ੧ । (ਸੋਰਠਿ)

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਾਦਗੀ ਤੇ ਗਰੀਬੀ ਵਿਚ ਹੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਬਿਤਾਈ ਪਰ ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਰੱਬੀ ਅਭੇਦਤਾ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਐਸਾ ਸੀ ਕਿ ਉਹ ਆਪ ਨੂੰ ਮਾਲਕ ਤੋਂ ਭਿੰਨ ਨਹੀਂ ਸੀ ਮੰਨਦੇ ਸਗੇਂ ਮਾਣ ਨਾਲ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਜੇ ਮੈਂ ਗ਼ੁਨਾਹ ਨਾ ਕਰਦਾ ਤਾਂ ਤੁਹਾਨੂੰ 'ਬਖਸ਼ੰਦ' ਕਿਸ ਨੇ ਆਖਣਾ ਸੀ:

> ਤੌਰੀ ਮੋਹੀ ਮੋਹੀ ਤੌਰੀ ਅੰਤਰੂ ਕੈਸਾ। ਕਨਕ ਕਟਿਕ ਜਲ ਤਰੰਗ ਜੈਸਾ। ੧। ਜਉਪੈ ਹਮ ਨ ਪਾਪ ਕਰੰਤਾ ਅਹੇ ਅਨੰਤਾ! ਪਤਿਤ ਪਾਵਨ ਨਾਮੂ ਕੈਸੇ ਹੁੰਤਾ। ੧। (ਸਿਰੀ ਰਾਗ)

ਇਸ ਫਖ਼ਰ ਨੂੰ, ਇਸ ਮਾਣ ਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰ ਬਾਰ ਦੁਹਰਾਇਆ ਹੈ :

ਐਸੀ ਲਾਲ ਤੁਝ ਬਿਨੁ ਕਉਨ ਕ੍ਰੈ। ਗਰੀਬ ਨਿਵਾਜੁ ਗੁਸਈਆ ਮੇਰਾ ਮਾਥੇ ਛਤ੍ਰ ਧਰੈ। ੧। ਰਹਾਉ। ਜਾਕੀ ਛੱਤਿ ਜਗਤ ਕਉ ਲਾਗੇ ਤਾ ਪਰ ਤੂਹੀ ਢਰੈ। ਨੀਚਹੁ ਉਚ ਕਰੇ ਮੇਰਾ ਗੋਬਿੰਦ ਕਾਹੁ ਤੇ ਨ ਡਰੈ। ੧। (ਮਾਰੂ)

ਹਿੰਦੀ ਸਾਹਿਤ ਵਾਲੇ ਰਵਿਦਾਸ ਨੂੰ 'ਰੈਦਾਸ' ਕਰਕੇ ਲਿਖਦੇ ਹਨ । 'ਰੈਦਾਸ ਜੀ ਕੀ ਵਾਣੀ' ਨਾਂ ਹੇਠ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਛਪੀ ਵੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਆਦਿ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਚ ਸੋਲ੍ਹਾਂ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਆਪ ਦੇ ੪੦ ਸਬਦ ਹਨ ।

### रविदास

## राग गउड़ी

"वैगमपुरा सहर को नाउ। दूखु अंदोहु, नही तिहि ठाउ। नांतसवीस खिराजु न मालु। खउफु न खता न तरसु जवालु।१। अव मोहि खूव वतन गह पाई। ऊहां खैरि सदा मेरे भाई।१। रहाउ। काडमु दाइमु सदा पातिसाही। दोम न मेम एक सो आही। अवादानु सदा मसहर। ऊहां गनी वसहि मामूर।२। तिउ तिउ मैल करहि जिउ भावै। महरम महल न को अटकावै। कहि रिवदास क्लास चमारा। जो हम सहरी सु मीतु हमारा"।३।२।

## भक्त रविदास

कवीरदाम जी के समान रिवदास जी भी काशी के वामी थे। एक अनुश्रुति के अनुसार ये स्वामी रामानन्द जी के शिष्य थे, परन्तु इतिहास में इसका साध्य प्राप्त नहीं होता है। भक्त रिवदास जी ने तथा-कथित हीन जाति में जन्म लेकर भी नाम-साधना के वल में महद् यश प्राप्त किया। इनके चरित्र की यह भी एक विशेषता है कि इन्होंने अपनी हीन जाति को कभी नहीं छुपाया, प्रत्युत निर्भय होकर जात्यासिमानी पंडितों के संमक्ष यहीं कहा कि मैने प्रमु-प्रेम के वल में उच्चता प्राप्त की है, और इसमें मुख्य हेतु प्रमु का अनुग्रह है:

'नागर जना मेरी जाति विनिआत चंमार।
रिदै राम गोविद गुन मार।१। रहाउ।
इमी स्वर में अन्यत्र कहते हैं:—
'मेरी मगति पोच मोच दिन,राती।
मेरा करमु कुटिलता जनमु कुमांती।१।
राम गुमईआ जीअ के जीवना।
मोहि न विमारह मैं जन तेरा।१। रहाउ।'

इनकी निब्छल और प्रगाढ़ श्रद्धा एवं मिन्त का कुछ अनुमान एक घटना से किया जा सकता है। कहा जाता है कि एक वार हिंद्दार को जाने वाले कुछ साधुओं को इन्होंने एक दमड़ी दे कर कहा कि मेरी ओर से यह गंगा माता को मेंट चढ़ा देना। हिंग्द्वार में उन साधुओं और ब्राह्मणों ने अपनी ओर में गंगा को जो मेंट चढ़ाई वह तो जल-घारा में वह गई, परन्तु रिवदास जी की ओर में मेंट चढ़ाई हुई दमडी को गंगा माता ने हाथ निकाल कर पकड़ लिया। अपनी ऐसी ही सत्य और अत्यन्त गहरी श्रद्धा मिन्त के कारण रिवदास जी अपने जीवनकाल में ही परम लोकमान्य हो गए थे, यहा तक कि काशी के घुरन्घर पंडित मी इनको प्रणाम किया करते थे। एक अनुश्रुति के अनुसार मेवाड़ की भाला रानी के मन में भी इनके प्रति बड़ी श्रद्धा थी। इतनी प्रतिष्ठा प्राप्त करके भी इन्होंने अपने जीवन की अकिचनता एवं मरलता में कोई अन्तर नहीं आने दिया। इनके जीवन में सम्बद्ध एक यह कथा प्रसिद्ध है कि एक वार किमी भक्त ने इन्हें पारस पत्थर मेंट देकर निवेदन किया कि आप इससे अपना दारिड्य मिटा लें। इन्होंने, उस भक्त को एक कोने की ओर संकेत करते हुए, कहा कि इस पत्थर को वहां रख दो। उसने उसे वहां रख दिया और चला गया। कुछ मास के पञ्चात् जब वह भक्त फिर रिवदास जी की सेवा में उपस्थित हुआ और उसने उनकी वही दिखावस्या देखी तो नम्रता में प्रकृत किया कि आपने क्या पारस पत्थर का प्रयोग नहीं किया? रिवदास जी ने सहज धान्ति में उत्तर दिया वह तो वहीं पड़ा है। मेरे लिए तो भगवान का नाम ही पारस, काम धेनू और चिन्तामणि है :—

## गुरु ग्रंय रत्नावली

'सुख सागर मुरतरू चिन्तामिन कामधेनु वसि जाके। चारि पदारथ असट दसा सिधि, नव निधि करतल ताके श्लीरिठ।')

इस प्रकार, रिवदास जी ने सरल और सादा जीवन ही व्यतीत किया, परन्तु इनकी परमेश्वर के साथ अभिन्नता की अनुभूति इतनी गहरी थी कि ये मगवान् और अपने मध्य भेट स्वीकार नहीं करते थे, और स्वाभिमान पूर्वक कहते थे कि यदि मैं पाप-कर्म न करता तो प्रमो ! आपको पितत-पावन कौन कहता :—

'तोही मोही मोही तोही अंतर कैसा।
कनक कटिक जल तरंग जैसा।१।
जउपै हम न पाप करंता अहे अनंता !
पतित-पावनु नामु कैसे हुंता।१॥(सिरी राग।)
रविदास जी की इस प्रकार की उक्तियां अनेक हैं:—
'ऐसी लाल तुक्त विनु कउनु करै।
गरीव निवाजु गुसईआ मेरा माथै छत्र घरै।१। रहाउ।
जाकी छोति जगत् कउ लागै ता प्र तुं हीं ढरै।
नीवह ऊच करै मेरा गोविंद काहं ते न डरै।१।'मारू।

हिन्दी साहित्य में रविदास जी का उल्लेख प्रायः 'रैदास' नाम से किया जाता है। इनकी रचना 'रैदास की वापी' के नाम से मुद्रित रूप में प्राप्य है। श्री आदिगरु ग्रन्य साहिव में सोलह रागों में डनके चालीस 'सट्ट' संक्रलित हैं।

#### **RAVIDAS**

#### **BAG GAURI**

'Griefless' is the name of my town,
Where abide not either pain or care.
No anguish there of tax on goods,
Neither fear, nor error, nor dread, nor decline.
Oh! how wondrous is my fatherland,
where there is always Peace, and Calm, O Friend!
And there is not a second nor a third there, by my only Lord.
Populous as ever, its repute is eternal,
Yea, there abide only the Rich and the Content
And there men go about as and where they wish.
They know the Mansion of their Lord, so no one preventeth (them).
Ravidas, a mere tanner, hath been emancipated in this land, and, he who's his fellow citizen is also his friend.

## **RAVI DAS**

Like Kabir, Ravidas was also a resident of Kanshi and came from a cobbler's family According to general belief, he was a follower of Swami Ramanand, but, there is no historical proof about it. In spite of his low caste, Ravidas rose to a position of great honour through a life of simplicity and piety. He never felt ashamed of his pedigree and faced fearlessly the pandits, who were proud of their high caste. He told them that spiritual greatness is achieved through a loving devotion to the Lord and the attainment of his grace. He boldly proclaims

O people of the city, everyone knows I am a cobbler by trade and tanner by caste. One of the low-caste, and yet within my heart I meditate upon God

Again, he says.

I am haunted day and night by the thought Of my low birth, society and deeds O God! the Lord of the Universe! O Life of my life! Forget me not, I am ever Thy Slave.

He was such a faithful bhakt that once he gave a farthing (damn) to some Sadhus, who were going to Hardwar, requesting them to offer it to Ganga Mai on his behalf. They say that when the Sadhus, after making their own offerings presented the damri sent by Ravidas to the holy Ganges, she stretched out her hands to receive it. That shows that Ravidas had realized the consummation of his spiritual life. He was greatly respected during his life-time to the extent that even the veteran pandits of Kanshi bowed before him. Tradition has it that Queen Jhalan of Mewar became a follower of Ravidas. But despite close contacts with an affluent section of society, he chose to live austerely. They say that once some one offered him a paras (the philosopher's stone that turns cheaper metal into gold) and assured him that he could get any amount of wealth by making use of it Ravidas asked him to place it in a corner. Whenhe came to Ravidas again after some months, he found the saint still lurking in poverty. He asked the bhakt why he had not utilized the paras. Ravidas remarked that for him, 'God's Name alone was the paras, that was the 'Kamdhen' and 'Chintamani'.

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

He who is the Ocean of Peace, the Tree which yields all Fruits, the Wish fulfilling Jewel the Master of kamadhenu.

In whose hands are the four life-objects, the eighteen extra-psychic powers and the nine treasures. That Lord thou tellest not with thy tongue.

Because of his undying devotion he attained a state of unison with his Maker. He recognized no difference between himself and the Supreme Being. He proudly said:

Between Thee and me, between me and Thee,

How can there be likeness or difference?

Likeness or difference as between gold

And a bracelet made of it as between water

And the waves that move on its surface?

Were I not a sinner, O Eternal Lord.1

How couldst Thou have the title of Redeemer of Sinners?

This idea finds recurrent expression in his hymns as the following passage would reveal:

O Love, who is it that can do this but Thou?

Yea, the poor are embellished only through Thee, O my Lord and Master, over whose Head waves the canopy (of His Grace)

He whose touch 'defileth' others on him too is Thy Mercy, O God: .

Yea. Thou Makest the low great and mighty, and Fearest naught.

In Hindi literature, Ravidas is known as Raidas and his work is found under the title: Raidas Ji Ki Bani. Forty of his verses have been included in the Guru Granth Sahib under sixteen different rapas.

#### ਰਾਗ ਧਨਾਸਰੀ

ਕਾਯਉ ਦੇਵਾ ਕਾਇਅਉ ਦੇਵਲ ਕਾਇਅਉ ਜੰਗਮ ਜਾਤੀ। ਕਾਇਅਉ ਧੂਪ ਦੀਪ ਨਈਬੇਦਾ ਕਾਇਅਉ ਪੂਜਉ ਪਾਤੀ।।। ਕਾਇਆ ਬਹੁ ਖੰਡ ਖੋਜਤੇ ਨਵਨਿਧਿ ਪਾਈ। ਨਾ ਕਛੁ ਆਇਬੋ ਨ ਕਛੁ ਜਾਇਬੋ ਰਾਮ ਕੀ ਦੁਹਾਈ।।।ਰਹਾਉ। ਜੋ ਬ੍ਰਹਮੰਡੇ ਸੋਈ ਪਿੰਡੇ ਜੋ ਖੋਜੈ ਸੋ ਪਾਵੈ। ਪੀਪਾ ਪ੍ਰਣਵੈ ਪਰਮ ਤਤੁ ਹੈ ਸਤਿਗੁਰੂ ਹੋਇ ਲਖਾਵੈ।੨।੩।

## ਭਗਤ ਪੀਪਾ

ਪੀਪਾ ਭਗਤ (ਜਨਮ 1426 ਈ:) ਨੂੰ ਰਵਾਇਤ ਸੁਆਮੀ ਰਾਮਾਨੰਦ ਦੇ ਚੇਲਿਆਂ ਵਿਚ ਗਿਣਦੀ ਹੈ ! ਮੇਵਾੜ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਤੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਰਾਣਾ ਕੁੰਭਾ ਦੇ ਸਮਕਾਲੀ ਗਗਰੌਨ ਗਢ ਦੇ ਚੋਹਾਨ ਰਾਜਾ ਸਨ। ਗਗਰੌਨ ਗਢ, ਕੌਟੇ ਤੋਂ 40-50 ਮੀਲ ਪੂਰਬ ਵਲ ਹੈ। ਜਨਰਲ ਕਨਿੰਘਮ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਜੇਤਪਾਲ ਦੀ ਚੋਥੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਵਿਚ ਹੋਏ ਦੱਸਿਆ ਹੈ।

ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਪੀਪਾ ਜੀ ਦੇਵੀ ਦੇ ਭਗਤ ਸਨ ਤੇ ਦੁਰਗਾ ਲਈ ਵਿਸ਼ੇਸ ਸਰਧਾ ਰਖਦੇ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਪਾਸ ਇਕ ਵੈਸ਼ਣਵ ਸਾਧੂ ਆਇਆ, ਉਸ ਦੀ ਸੰਗਤ ਸਦਕਾ ਇਹ ਵੈਸਣਵ ਭਗਤ ਬਣ ਗਏ। ਕੁਝ ਸਮੇਂ ਬਾਦ ਰਾਜ ਭਾਗ ਦਾ ਮੋਹ ਵੀ ਛੱਡ ਦਿਤਾ ਤੇ ਆਪ ਨੇ ਦੁਆਰਕਾ ਵਲ ਤੀਰਥ ਯਾਤਰਾ ਕੀਤੀ ਜਿਸ ਦੀ ਯਾਦਗਾਰ 'ਪੀਪਾ ਵਟ' ਪ੍ਰਸਿੱਧਅਮੱਠ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਪ ਬਿੰਦ੍ਰਾਬਨ ਵੀ ਗਏ। ਪੀਪਾ ਜੀ ਸੰਬੰਧੀ ਹੋਰ ਬਹੁਤੀ ਜਾਣਕਾਰੀ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੀ। ਆਪ ਦਾ ਇਕੋ ਸਬਦ ਧਨਾਸਰੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਹੈ ਜੋ ਅਦ੍ਰੈਤ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਦੀ ਪੁਸਟੀ ਕਰਦਾ ਅਤੇ ਆਪੇ ਵਿਚ ਪਰਮ ਤੱਤ ਖੋਜਣ ਦੀ ਪਰੇਰਨਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ।

## गुरु ग्रंथ रत्नावली

## राग धनासरी

'कायउ देवा काइअउ देवल काइअउ जंगम जाती। काइअउ धूप दीप नईबेदा काइअउ पूजउ पाती। १। काइआ बहु खंड खोजते नवनिधि पाई। ना कछू आइवो ना कछु जाइवो राम की दुहाई। १। रहाउ। जो ब्रह्मांडे सोई पिडे जो खोजै सो पावै। पीपा प्रणवै परमु तत् है सतिगुरु होइ लखावै। २।३।

## भक्त पीपा

भक्त पीपा का जन्म ईसवीय सन् १४२६ में हुआ था। एक जनश्रुति के अनुसार ये स्वामी रामानन्द जी के शिष्य थे। मेवाड के इतिहास से ज्ञात होता है कि पीपा मेवाड़-पित महाराणा कुंभा के समकालवर्ती, गगरोनगढ़ के चौहान राजा थे। गगरोनगढ कोटे से चालीस मील पूर्व दिशा में स्थित है। जनरल किन्घम् के अनुसार पीपा जी जैतपाल की चौथी पीढ़ी में हुए।

एक दन्तकथा है कि पीपा जी दुर्गा देवी के परम भक्त थे। एक बार एक वैष्णव साधू इनके समीप आया। उसकी संगति से यह वैष्णव हो गए। कुछ काल के अनन्तर राज-पाट के मोह का त्याग करके ये द्वारका जी की यात्रा के लिए चले गए। उस यात्रा का स्मारक. 'पीपा वट' के नाम से प्रसिद्ध एक मठ विद्यमान है। इसी प्रकार, इन्होंने एक बार वृन्दावन की भी यात्रा की। इनके जीवन के विषय में अधिक पता नहीं लगता। इनका एक ही 'सब्द धनसारी राग में, श्री गृह ग्रन्थ साहिव में संनिविष्ट है। इस 'सब्द' से 'जो बहनडे सोई पिंडे' सिद्धान्त की पुष्टि होती है, तथा आत्मा के अन्दर ही परमात्मा को खोजने की प्रेरणा प्राप्त होती है।

#### PIPA

#### RAG DHANASARI

In the body, God is present. The body is His temple In the body is the place of pilorimage Of which I am the pilgrim In the body are the incense and candles, In the body is the holy offering, In the body the oblation After searching in many regions It is only in the body I have found the nine treasures For me there is no going away. For me there is no coming back. Since I have appealed to God He who pervades the universe Also dwells in the body He who seeks shall find Him there Saith Pipa God is the primal Being. The True Guru shall reveal Him

### PIPA

Pipa bhakt (b 1426 A D ) was one of the followers of Swami Ramanand According to the history of Mewar, he was a contemporary of Rana Kumbha, the Chauhan Raja of Gaghongarh, a city about 50 miles to the east of Kotah Cunningham says that be belonged to the fourth generation of Jaipal It is said that Pipa was a devout worshipper of the Goddess Durga Under the impact of a veteran Sadhu, he became a Vaishnava bhakt Consequently, he abdicated and went on a pilgrimage to Dwarka The well-known Pipa Math, which is named after him, commemorates his visit to the holy city Pipa also went to Brindaban. There are serious gaps in his biography The only hymn by Pipa included in the holy Granth under Dhanasari Rag advocates the search of Param tatva (Supreme Being) within oneself

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

## ਰਾਗ ਧਨਾਸਰੀ

ਧੂਪ ਦੀਪ ਘ੍ਰਿਤ ਸਾਜਿ ਆਰਤੀ। ਵਾਰਨੇ ਜਾਉ ਕਮਲਾਪਤੀ। ੧। ਮੰਗਲਾ ਹਰਿ ਮੰਗਲਾ। ਨਿਤ ਮੰਗਲੁ ਰਾਜਾ ਰਾਮ ਰਾਇ ਕੋ। ੧। ਰਹਾਉ। ਉਤਮੁ ਦੀਅਰਾ ਨਿਰਮਲ ਬਾਤੀ। ਤੁੰ ਹੀ ਨਿਰੰਜਨੁ ਕਮਲਾਪਾਤੀ। ੨। ਰਾਮਾ ਭਗਤਿ ਰਾਮਾਨੰਦੁ ਜਾਨੇ। ਧੂਰਨ ਪਰਮਾਨੰਦੁ ਬਖਾਨੇ। ੩। ਮਦਨ ਮੂਰਤਿ ਭੈ ਤਾਰਿ ਗੋਬਿੰਦੇ। ਸੈਣ ਭਣੇ ਭਜ ਪਰਮਾਨੰਦੇ। ੪। ੧।

## ਭਗਤ ਸੈਣ

(1390-1440)

ਸੈਣ ਭਗਤ ਸਬੰਧੀ ਦੋ ਰਵਾਇਤਾਂ ਹਨ। ਪਹਿਲੀ ਇਹ ਕਿ ਇਹ ਬਿਦਰ ਦੇ ਰਾਜਾ ਦੀ ਨੌਕਰੀ ਵਿਚ ਸਨ ਤੋਂ ਸੰਤ ਗਿਆਨੇਸ਼੍ਰਰ ਦੇ ਸ਼ਰਧਾਲੂ ਸੇਵਕ ਸਨ। ਦੂਸਰੀ ਰਵਾਇਤ ਵਧੇਰੇ ਪ੍ਰਚਲਿਤ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸੈਣ ਭਗਤ ਬਾਂਧਵਗਢ ਦੇ ਰਾਜਾ, ਰਾਜਾ ਰਾਮ ਦੀ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਰਿਹਾ ਕਰਦੇ ਸਨ ਅਤੇ ਜਾਤ ਦੇ ਨਾਈ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕੰਮ ਰਾਜੇ ਦੀ ਮੁੱਠੀ-ਚਾਪੀ ਕਰਨਾ ਸੀ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਸੰਕੇਤ ਤੋਂ ਇਹ ਵੀ ਸਪਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਗੋਸਾਈ ਰਾਮਾਨੰਦ ਦੇ ਚੇਲੇ ਸਨ।

> ਸੁਣਿ ਪਰਤਾਪੁ ਕਬੀਰ ਦਾ ਦੂਜਾ ਸਿਖ ਹੋਆ ਸੈਣ ਨਾਈ। ਪ੍ਰੇਮ ਭਗਤਿ ਰਾਤੀ ਕਰੇ ਭਲਕੇ ਰਾਜ ਦੁਆਰੇ ਜਾਈ।

ਇਕ ਗੱਲ ਨਿਸਚਤ ਹੈ ਕਿ ਇਹ, ਭਗਤ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਤੋਂ ਕਾਫੀ ਅਰਸਾ ਪਹਿਲਾਂ ਹੋਏ ਕਿਉਂਕਿ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾਮ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਭਗਤਾਂ ਵਿਚ ਗਿਣਿਆ ਹੈ :

ਨਾਮਦੇਵ, ਕਬੀਰ, ਤਿਲੌਚਨ, ਸਧਨਾ, ਸੈਨੂ ਤਰੈ । ਕਹਿ ਰਵਿਦਾਸ ਸੁਨਹੁ ਭਾਈ ਸੰਤਹੁ ਹਰਿ ਜੀਉ ਤੇ ਸਭੈ ਸਰੈ । ੨ । ੧ । (ਮਾਰੂ) ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ :—

ਜੈ ਦੇਵ ਤਿਆਗਿਓ ਅਹੰਮੇਵ ।

ਨਾਈ ਉ ਧਰਿਓ ਸੈਨੂ ਸੇਵ। (ਬਸੰਤ)

ਸੌ ਸੈਣ ਜੀ ਭਗਤੀ ਵਿਚ ਇਤਨੇ ਲਿਵਲੀਨ ਹੋਏ ਕਿ ਉਹ ਸਦਾ ਸਾਧੂਆਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਲਗੇ ਰਹਿੰਦੇ। ਇਕ ਵਾਰ ਕਾਫੀ ਸਾਧੂ ਆ ਗਏ ਤੇ ਸਾਰੀ ਰਾਤ ਪ੍ਰਭੂ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦਾ ਰਹਿਆ ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਉਹ ਰਾਜੇ ਦੀ ਸੇਵਾ ਲਈ ਵੀ ਹਾਜ਼ਰ ਨਾ ਹੋ ਸਕੇ ਜੋ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਰੌਜ਼ਾਨਾ ਕੰਮ ਸੀ। ਜਦੋਂ ਦੂਜੇ ਦਿਨ ਉਹ ਰਾਜੇ ਪਾਸ ਗਏ ਤਾਂ ਜਾ ਕੇ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਮਾਢੀ ਮੰਗੀ ਕਿ ਮੈਂ ਕੱਲ ਹਾਜਰ ਨਹੀਂ ਹੈ ਸਕਿਆ। ਪਰੰਤੂ ਰਾਜੇ ਨੇ ਕਹਿਆ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਤਾਂ ਰਾਤ ਮੇਰੀ ਮੁੱਠੀ-ਚਾਪੀ ਕਰਦੇ ਰਹੇ ਹੋ, ਮੈਂ ਕਿਵੇਂ ਮੰਨਾਂ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਨਹੀਂ ਆਏ, ਇਹ ਗੱਲ ਸੁਣ ਕੇ ਸੈਣ ਨੂੰ ਹੈਰਾਨੀ ਹੋਈ ਤੇ ਰਾਜੇ ਨੇ ਇਹ ਅਨੁਭਵ ਕੀਤਾ ਕਿ ਸੈਣ ਦੀ ਭਗਤੀ ਇਤਨੀ ਉਚੀ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਦੀ ਪੈਜ ਰੱਖਣ ਲਈ ਭਗਵਾਨ ਨੇ ਆਪ ਪ੍ਰਬੰਧ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਅਜੇਹੀ ਗੱਲ ਵੇਖ ਕੇ ਰਾਜੇ ਦਾ ਸਾਰਾ ਪਰਿਵਾਰ ਹੀ ਸੈਣ ਜੀ ਦਾ ਸ਼ਰਧਾਲੂ ਹੋ ਗਇਆ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਧਨਾਸਰੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਆਪ ਦਾ ਇਕੋ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਆਰਤੀ ਉਤਾਰੀ ਗਈ ਹੈ ।

## राग धनासरी

'वूप दीप घृत साजि आग्ती वारने जाउ कमलापती ।१। मगला हिर मंगला । नित मगलु राजा राम राइ को ।१। रहाउ । ऊत्तमु दीअरा निरमल वाती तुंही निरजनु कमलापाती ।२। राम मगित रामानदु जानै । पूरन परमानंदु वत्नानै । मदन मूरित मैं तारि गोविंदे । मैराषु मणै मजु परमानंदे ।३।२।

## मक्त सैण (१३६०-१४४० ई०)

भक्त मैण जी के जीवन-वृत्त के विषय में दो अनुश्रुतियां हैं। एक के अनुसार ये विदर के राजा के चाकर थे, तथा साथ ही मन्त ज्ञानेव्वर के बड़े भक्त। अधिक प्रसिद्ध दूसरी अनुश्रुति है, कि ये जाति के नाई थे, और वान्धवगढ़ नरेश राजाराम के मैवक थे। महाराजा के चरण दवाना नथा ऐसी ही कोई अन्य मेवा करना इनका काम था। माई गुरदास जी के संकेत से यह मी अनुमान होना है कि ये गोस्वामी रामानन्द जी के शिष्य थे:—

> 'मुणि प्रताप कवीर दा दूजा सिल होआ सैण नार्ड । प्रेम भगति रातीं करै भलके राजदुआरे जार्ड ।'

मक्त रिवदास जी ने मक्त मैण जी का उल्लेख प्रसिद्ध भक्तों के किया है। अतः अनुमान है कि ये रिवदास जी मे पर्याप्त पूर्व वर्त्तमान रहे होंगे:—

'नामदेव, कबीर, निलोचन, सघना, सैनु, तर्रे । कहि रविदानु मुनहु भाई मंतहु, हरि जीउ ते समै सरै ।२॥१।' (मारू)

थी गुरु अर्जनदेव जी ने लिखा है :--

'जै देव निआगिओ अहंमेव । नार्ड उघरिओ सैन् मेव ।' (वसंत ५) ।

मैण जी मिनत-मात्र में इतने लीन रहते थे कि सदा साधु-सन्तों की सेवा में लगे रहते थे। एक बार बहुत में माधु आ गए, और रात्रि-भर कीर्तन होता रहा। उस कीर्तन में तथा साधुओं की मेवा में उपस्थित रहने के कारण मैण जी प्रतिदिन की राज-सेवा के लिए न जा मके। अगले दिन मैण जी राज-मेवा में उपस्थित हुए तो विगत दिन अनुपस्थित रहने के लिए क्षमा-याचना करने लगे। राजा ने कहा, 'नहीं; तुम तो कल आए थे और मेरे पैर दबा कर गए थे।' यह मुन कर मैण जी को आव्चर्य हुआ, और मैण जी के समान ही राजा राजाराम के मन में भी यही विचार उत्पन्न हुआ कि कल स्वयं मगवान् अपने मक्त के मान की रक्षा के हेतु सेवक का कार्य करते रहे। इस विज्वाम ने राजाराम तथा उसके समस्त परिवार को मैण जी का श्रद्धालू वना दिया।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में मैण जी का केवल एक सब्दं, घनामरी राग में, दिया गया है। इस 'मब्द' में भगवान् की आरती की गई है।

#### GURU GRANTH RATNAVALI

#### **BAG DHANASARI**

He who is worshipped with offerings
Of incense, lamps, and clarified butter.
To Him! am a sacrifice!
Hail, unto the Lord, all Hail!
Hail ever to the all-pervading Lord!
The choicest lamp and the purest wick
Art thou alone, O Lord of Splendours!
It is Thy saints who know divine bliss.
They speak of Thee as the all-pervading Primal Joy.
O God, whose beauty fascinateth me.
Waft me safely over the sea of terror.
Sain sayeth: Worship the Supreme Joy!

# **SAIN** (1390–1440)

There are two varying accounts of Bhakt Sain's life. Some people hold that he was an employee of the ruler of Bidar and a faithful devotee of Saint Gyaneshwar. But according to the popular tradition, he was a barber by caste who served as a personal attendant under Raja Ram, the ruler of Bandhawgadh. Bhai Gurdas, who regards him as a follower of Gosai Ramanand, says that under Kabir's moral influence, sain, the barber, became a bhakt. His nights were consecrated to a loving adoration of the Lord while the days were devoted to the humdrum duties at the king's durbar. That he was a forerunner of Ravidas is amply borne out by the fact that the latter had classed him with the great bhakts:

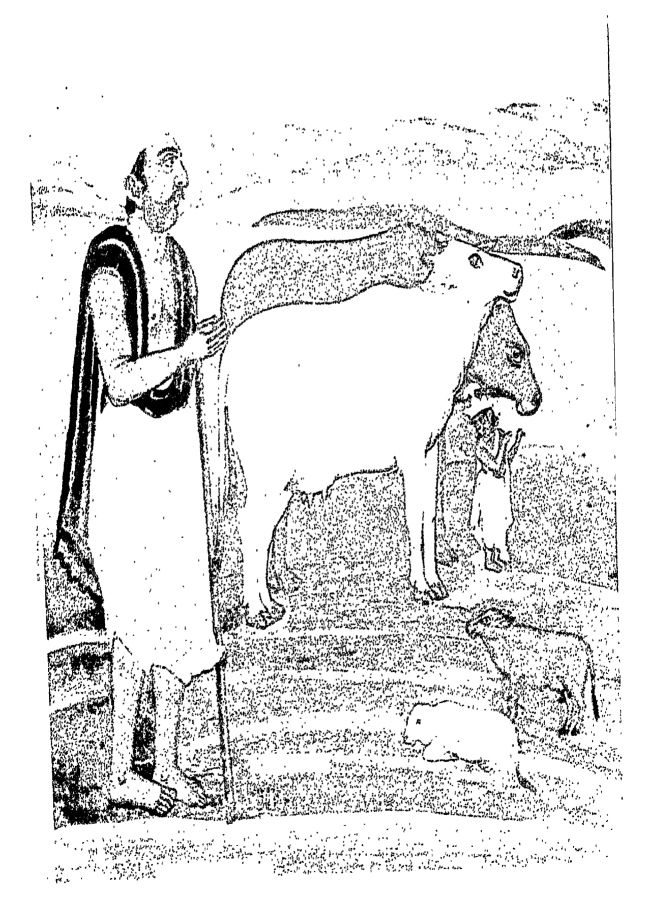
With Thy Grace, O Lord! were redeemed Namdeva, Kabir and Trilochan As were Sadhna and Sain.

Guru Arjan writes

Jaidev has abandoned ego and Sain, the barber, has been redeemed by serving the Lord selflessiv

Deeply interested in *bhakti*, as he was, Sain was always to be found in the company of holy men. Once a number of Sadhus gathered together and went on reciting divine *kirtan* throughout the night, thus, preventing Sain from attending to his work. Next morning when he went to the Raja, the first thing he did was to apologize for his absence from duty. The Raja, however, who visibly looked pleased with him, remarked that he had done his job exceedingly well, and, thus would not believe that he had absented himself from his duty. Sain was overwhelmed with gratitude. The Raja realized that he had reached such an elevated stage in his *bhakti* that God had sent someone else in place of his *bhakt* to attend to his duties. Thus the Raja and his entire family became the devotees of Sain.

Only one hymn of bhakt Sain is incorporated in the holy Granth under Dhanasari Rag.



## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

### ਰਾਗ ਆਸਾ

ਜੇ ਜਿਤ ਚੌਤਸਿ ਕੀ ਨ ਦਯਾਲ ਦਮੌਦਰ ਬਿਬਹਿ ਨ ਜਾਨਸਿ ਕੌਈ। ਜੇ ਧਾਵਹਿ ਬਹਮੰਡ ਖੰਡ ਕਉ ਕਰਤਾ ਕਰੇ ਸੂ ਹੋਈ। ੧। ਰਹਾਉ। ਜਨਨੀ ਕੇਰੇ ਉਦਰ ਉਦਕ ਮਹਿ ਪਿੰਡ ਕੀਆ ਦਸ ਦੁਆਰਾ। ਦੇਇ ਅਹਾਰ ਅਗਨਿ ਮਹਿ ਰਾਖੈ ਐਸਾ ਖਸਮ ਹਮਾਰਾ। १। ਕੰਮੀ ਜਲ ਮਾਹਿ ਤਨ ਤਿਸੂ ਬਾਹਰਿ ਪੰਖ ਖੀਰ ਤਿਨ ਨਾਹੀ। ਪੂਰਨ ਪਰਮਾਨੰਦ ਮਨੋਹਰ ਸਮਝਿ ਦੇਪ ਮਨ ਨਾਹੀ। ੨। ਪਾਖਣਿ ਕੀਟ ਗਪਤ ਹੋਇ ਰਹਤਾ ਤਾਚੋਂ ਮਾਰਗ ਨਾਹੀ। ਕਹੈ ਧੰਨਾ ਪੂਰਨ ਭਾਹੂ ਕੌ ਮਤ ਰੇ ਜੀਅ ਡਰਾਹੀ । ੩ । ੩ ।

## ਭਗਤ ਧੰਨਾ

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ ਧੌਨੇ ਦੇ ਜੀਵਨ-ਵਿਕਾਸ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕਰਦਿਆਂ ਸਾਫ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਛੋਟੀਆਂ ਜਾਤਾਂ ਵਿਚੋਂ: ਉਠਣ ਵਾਲੇ ਭਗਤਾਂ ਦੇ ਉਤਸ਼ਾਹ-ਪੂਰਨ ਜੀਵਨ ਦੀ ਕਹਾਣੀ ਸੁਣ ਕੇ ਧੈਨੇ ਨੂੰ ਵੀ ਸ਼ੌਕ ਜਾਗਿਆ ਤੇ ਉਸ ਨੇ ਆਪਣੇ ਸਿਦਕ ਸਦਕੇ ਭਗਵਾਨ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਪਾਏ।

ਧੰਨਾ ਭਗਤ ਰਾਜਸਥਾਨ ਵਿਚ ਟਾਂਕ ਦੇ ਇਲਾਕੇ ਧੁਆਨ ਨਗਰ ਦੇ ਜੰਮਪਲ ਜੱਟ ਜ਼ਿਮੀਦਾਰ ਸਨ। ਮੈਕਾਲਿਫ ਨੇ ਆਪ ਦਾ ਜਨਮ ਸਾਲ 1415 ਈ. ਦਸਿਆ ਹੈ। ਇਹ ਬਚਪਨ ਤੋਂ ਹੀ ਸਿੱਧੇ-ਸਾਦੇ ਤੇ ਸਿਦਕੀ ਸੂਭਾ ਦੇ ਸਨ। ਰਾਤ ਦਿਨ ਆਪਣੀ ਕਿਰਤ ਵਿਚ ਜੁੱਟੇ ਰਹਿੰਦੇ ਤੇ ਸਦਾ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਉਤੇ ਡੋਰੀ ਰਖਦੇ।

ਰਵਾਇਤ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਦਾ ਗੁਆਂਢੀ ਬ੍ਰਹਮਣ ਨਿਤ ਠਾਕੁਰਾਂ ਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰਿਆ ਕਰਦਾ ਸੀ। ਉਸ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਧੰਨੇ ਦੋ ਸਿਧੇ ਸਾਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਖਿਆਲ ਆਇਆ ਕਿ ਮੈਂ ਵੀ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਰੋਜ਼ ਕਰਿਆ ਕਰਾਂ ਤਾਂ ਚੰਗਾ ਹੈ। ਇਹ ਸੋਚ ਕੇ ਉਸ ਨੇ ਪੰਡਿਤ ਜੀ ਨੂੰ ਕਹਿਆ ਕਿ ਮੈਨੂੰ ਵੀ ਇਕ ਠਾਕੁਰ ਲਇਆ ਦਿਓ ਤਾਂ ਕਿ ਮੈਂ ਉਸ ਦੀ ਪੂਜਾ ਉਪਾਸ਼ਨਾ ਕਰ ਸਕਾਂ। ਪੰਡਿਤ ਜੀ ਨੇ ਜਵਾਬ ਦਿਤਾ ਕਿ ਇਹ ਬੜਾ ਅੰਖਾ ਕੰਮ ਹੈ,ਇਸ ਦੇ ਲਈ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਨਾ,ਸਵੱਛ ਬਸਤਰ ਪਹਿਨ ਕੇ ਧੂਪ ਦੀਪ ਕਰਨੀ ਤੇ ਹੋਰ ਕਈ ਪੂਜਾ ਪਾਠ ਕਰਨੇ ਪੰਦੇ ਹਨ, ਤੇਰੇ ਵਰਗੇ ਅਨਪੜ੍ਹ ਤੇ ਮਿਟੀ ਘੱਟੇ ਵਿਚ ਲਿਬੜੇ ਆਦਮੀ ਲਈ ਇਹ ਸੰਭਵ ਨਹੀਂ: ਇਹ ਜਵਾਬ ਧੰਨੇ ਦੀ ਤਸੱਲੀ ਨਾ ਕਰਾ ਸਕਿਆ। ਉਸ ਨੇ ਬਾਰ ਬਾਰ ਜੋਰ ਦਿਤਾ ਕਿ ਇਕ ਮੈਨੂੰ ਵੀ ਠਾਕੁਰ ਲਿਆ ਕੇ ਦਿਤਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਕਿ ਮੈਂ ਉਸਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰਾਂ ਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਦੂਧ ਪਿਆਵਾਂ। ਅਖੀਰ ਬੇਵੱਸ ਹੋ ਕੇ ਪੰਡਿਤ ਜੀ ਨੇ ਧੰਨੇ ਨੂੰ ਇਕ ਪੱਥਰ ਲਿਆ ਕੇ ਦਿਤਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਕਿ ਮੈਂ ਉਸਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰਾਂ ਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਦੂਧ ਪਿਆਵਾਂ। ਅਖੀਰ ਬੇਵੱਸ ਹੋ ਕੇ ਪੰਡਿਤ ਜੀ ਨੇ ਧੰਨੇ ਨੂੰ ਇਕ ਪੱਥਰ ਲਿਆ ਕੇ ਦਿਤਾ ਤੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਇਹੋ ਤੇਰਾ ਠਾਕੁਰ ਹੈ, ਇਸ ਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰ ਤੇ ਇਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਸੰਨ ਕਰ। ਸਿਦਕੀ ਧੰਨੇ ਨੇ ਉਸੇ ਨੂੰ ਪਰਵਾਨ ਕਰ ਲਇਆ। ਅੰਤ ਉਸ ਦੱਸੀ ਹੋਈ ਵਿਧੀ ਅਨੁਸਾਰ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕੀਤਾ, ਸਵੱਛ ਬਸਤਰ ਪਹਿਨੇ, ਸਾਗ ਰੋਟੀ ਠਾਕੁਰ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਰੱਖ ਦਿਤੀ। ਧੰਨਾ ਸੱਚੇ ਦਿਲੋਂ ਬਾਰ ਬਾਰ ਬੇਨਤੀ ਕਰਨ ਲਗਾ ਕਿ ਮਹਾਰਾਜ! ਮੈਰਾ ਭੋਜਨ ਪਰਵਾਨ ਕਰੋ, ਜੇ ਤੁਸੀਂ ਨਹੀਂ ਖਾਵਰੀ ਤਾਂ ਮੈਂ ਵੀ ਅਜ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਖਾਵਾਂ ਪੀਵਾਂਗਾ। ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਧੰਨੇ ਦੀ ਸਿਦਕ ਤੇ ਸ਼ਰਧਾ-ਭਰੀ ਜੋਦੜੀ ਪਰਵਾਨ ਕਰੋ, ਜੇ ਤੁਸੀਂ ਨਹੀਂ ਖਾਵਰੇ ਤੇ ਸ਼ਰਧਾ-ਭਰੀ ਜੋਦੜੀ ਪਰਵਾਨ

ਹੋਈ ਤੇ ਪੱਥਰ ਵਿਚੋਂ ਪਰਗਟ ਹੋ ਕੇ ਭਗਵਾਨ ਨੇ ਭਗਤ ਦਾ ਭੌਜਨ ਖਾਧਾ। ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਸਾਰੇ ਪਾਸੇ ਚਰਚਾ ਹੋਈ ਤੇ ਉਹ ਪੰਡਿਤ ਵੀ ਹੈਰਾਨ ਹੋਇਆ ਧੰਨੇ ਪਾਸ ਆਇਆ ਕਿ ਮੈਨੂੰ ਵੀ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਾ, ਮੈਂ ਤਾਂ ਕਈ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਤੋਂ ਪੂਜਾ ਉਪਾਸਨਾ ਕਰ ਰਹਿਆ ਹਾਂ ਪਰ ਇਸ ਭਗਵਾਨ ਦੇ ਪ੍ਰਤੱਖ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੋਏ। ਧੰਨਾ ਭਗਤ ਜੀ ਨੇ ਉਸ ਨੂੰ ਕਰਮ ਕਾਂਡ ਤਜ ਕੇ ਪ੍ਰੇਮਾ ਭਗਤੀ ਵਿਚ ਲਗ ਜਾਣ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ।

ਧੰਨੇ ਦੀ ਸਾਦਗੀ, ਨਿਸ਼ਕਾਮਤਾ, ਦਿਲ ਦੀ ਪਵਿੱਤਰਤਾ ਤੇ ਦਲੇਰੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਭਜਨਾਂ ਜਾਂ ਗੀਤਾਂ ਤੋਂ ਜਾਹਰ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾ ਬਿਨਾਂ ਕਿਸੇ ਸੰਕੌਚ ਦੇ ਆਪਣੀਆਂ ਪਰਮਾਰਥਕ ਲੋੜਾਂ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਸੰਸਾਰੀ ਮੰਗਾਂ ਦੁਹਰਾਈਆਂ ਹਨ ਤੇ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ 'ਆਰਤੀ' ਦੀ ਥਾਂ 'ਆਰਤਾ' ਉਤਾਰਿਆ ਹੈ ।

ਗੌਪਾਲ ਤੇਰਾ ਆਰਤਾ।
ਜੋ ਜਨ ਤੁਮਰੀ ਭਗਤਿ ਕਰੰਤੇ ਤਿਨ ਕੇ ਕਾਜ ਸਵਾਰਤਾ। ੧। ਰਹਾਉ।
ਦਾਲਿ ਸੀਧਾ ਮਾਗਉ ਘੀਉ। ਹਮਰਾ ਖੁਸ਼ੀ ਕਰੈ ਨਿਤ ਜੀਉ।
ਪਨੀਆ ਛਾਦਨੁ ਨੀਕਾ। ਅਨਾਜੁ ਮਗਉ ਸਤ ਸੀ ਛਾ।
ਗਊ ਭੈਸ ਮਗਉ ਲਾਵੇਰੀ। ਇਕ ਤਾਜਨਿ ਤੁਰੀ ਚੰਗੇਰੀ।
ਘਰ ਕੀ ਗੀਹਨਿ ਚੰਗੀ। ਜਨੁ ਧੰਨਾ ਲੇਵੈ ਮੰਗੀ। (ਧਨਾਸਰੀ)
ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਧੰਨੇ ਭਗਤ ਦੇ ਆਸਾ ਤੇ ਧਨਾਸਰੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਤਿੰਨ ਸ਼ਬਦ ਹਨ।

## गूरु ग्रंथ रत्नावली

### राग आसा

'रे चित चेतिस की न दयाल दमोदर विवहि न जानिस कोई।
जे धाविह ब्रहमंड खंड कउ करता करैं सु होई।१। रहाउ।
जननी केरे उदर उदकु मिह पिंडु कीआ दस दुआरा।
देइ अहारू अगिन मिह रासै ऐसा खसमु हमारा।१।
कुंमी जल माहि तन तिमु वाहिर पंख खीर तिन नाही।
पूरन परमानन्द मनोहर समिभ देखु मन माही।२।
पाखणि कीटु गुप्त होइ रहता ता चो मारग नाही।
कहै धन्ना पूरन ताह को मत रे जीअ डरांही।३।३।'

### भक्त धन्ना

भक्त घन्ना जाति के जाट थे, और राजस्थान में, टोंक के इलाके में, धुआन नगर के निवासी थे। मैकालिफ़् के अनुसार इनका जन्म ईसवीय सन् १४१५ में हुआ था। ये वाल अवस्था से ही सरल-स्वगाव पुरुप थे, दिन रात अपने धन्धे में जुटे रहते थे, और भगवान के अनुग्रह में अटल विश्वास रखते थे।

एक अनुश्रुति है कि इनका पड़ोसी ब्राह्मण प्रतिदिन ठाकुरों की पूजा किया करता था। उसकी देखा-देखी घन्ना के मन में विचार उत्पन्न हुआ कि यदि मैं भी प्रतिदिन भगवान् की पूजा करूं तो अच्छा है। यह सोचकर घन्ना ने पड़ोसी ब्राह्मण से कहा कि यदि आप मुक्ते भी एक ठाकुर ला दें तो मैं भी प्रतिदिन उनकी पूजा किया करूंगा। ब्राह्मण ने घन्ना को समक्ताते हुए कहा कि यह महाकठिन कार्य है। इस कार्य के लिए प्रतिदिन स्नान करना पड़ता है, स्वच्छ वस्त्र घारण करने पड़ते हैं, तथा और भी ऐसे ही कई कार्य करने होते हैं। यह कार्य प्रतिदिन मिट्टी के काम में लगे रहने वाले तुम जैसे निरक्षर पुरुप के सामर्थ्य से बाहर है। परन्तु घन्ना ने अपना आग्रह नहीं छोड़ा। विवश्न हो पंडित जी ने एक पत्थरला कर घन्ना को दे दिया। सरलस्वभाव घन्ना ने उस पत्थर को ही शालिग्राम समक्त कर ले लिया। ठाकुर जी की पूजा के लिए पंडित जी की बतलाई विधि को पूर्ण करने के लिए अब घन्ना ने स्नान किया, स्वच्छ वस्त्र घारण किए और 'साग' के साथ 'रोट' लेकर मगवान् को मोग लगाने लगा। उस भोग को ठाकुर जी के सम्मुख रख कर सविनय कहने सगा, 'महाराज! मेरा रूखा-मूखा भोग स्वीकार करो।' मगवान् को अपना भोजन न खाते देख कर उसने कहा, 'यदि आप मेरा भोजन नहीं खाएंगे तो मैं भी अनञन रखूंगा।' अन्त में अपने सरल-स्वभाव सच्चे भक्त की भावना से प्रसन्न होकर, पत्थर में से निकल कर, मगवान् ने घन्ना का परोसा भोजन खा लिया। इस घटना की चर्ची चारों ओर फैल गई, सब लोग विस्मित हुए।

मक्त घन्ना के मन की सरलता, निष्कपटता, पवित्रता और घीरता उनके भजनों से व्यक्त होती है। इन भजनों में वे प्रमु से घार्मिक प्यास को ज्ञान्त करने वाली वस्तुओं के साथ-साथ लौकिक आवश्यकताओं को पूर्ण करने वाले पदार्थों की भी याचना करते हैं, और 'आरती' के स्थान पर 'आरता' करते हैं।

### धन्ना

'गोपाल तेरा आरता । जो जन तुमरी भगति करंते तिन के काज सवारता । १। रहाउ । दालि सीघा मांगउ घीउ । हमारा खुसी करै नित जीउ । पन्हीआ छादनु नीका । अनाजु मंगउ सत सी का । गऊ मैस मंगउ लावेरी । एक ताजिन तुरी चगेरी । घर की गीहनि चंगी । जनु घन्ना लेवै मंगी ।' [घनासरी श्री गुरु ग्रन्थ साहिब मे, आसा और घनासरी राग में, मक्त घन्ना के तीन 'सब्द' मगृहीत है ।

### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### RAG ASA

O mind, why dost thou not Cherish thy Lord greater than whom there is none? For even if thou roamest the whole world, the whole universe, that alone happens what the Lord Willeth

The Lord, who in the waters of the mother's womb built our body of ten doors
And Sustained us within its fire; such, yea, is He, our God and Master.
The she-tortoise is herself in waters, her young ones are on the bank: and thery are
neither protected by the mother's wings nor fed upon her milk.
But lo, the Beauteous, Perfect Lord, ever in Sublime Bliss, (Feedeth them too).
The worm liveth in stone, and findeth not a way of escape:
Him too. Saveth Dhanna, the Lord Sustaineth: so fear not thou, O my mind.

## DHANNA

Born and brought up at Dhuan Nagar in Taank area (Rajasthan), Dhanna was a Jat Zamindar. According to Macauliffe, he was born in 1415. From his very childhood, he was simple, diligent and straightforward with a deep-rooted faith in God.

It is said that Dhanna had a Brahmin neighbour who used to worship *Thakurs* (idols) daily. Once Dhanna thought that he should also worship like the Brahmin. So he requested the Brahmin to get him one Thakur. The pandit told him that it was a very difficult job because a daily bath, putting on neat clean clothes, burning incense, reciting holy hymns and prayers etc., were compulsions and that this would be impossible for an illiterate man like him. But Dhanna would not be satisfied with this answer. He pressed the Pandit again and again to get him a Thakur whom he might worship and to whom he could offer milk. Ultimately, the Pandit out of sheer disgust gave him a stone and bade him worship it as his God. The faithful Dhanna accepted it gratefully and devoutly followed the ritual that the Pandit had prescribed. Accordingly, the *bhakt* took a bath, put on clean clothes and placed food before the Thakur. Then with the deepest devotion he prayed to the Thakur again and again to accept the food. When nothing happened he told the Thakur that if he did not accept his food he too would not eat nor drink anything. They say God could not remain indifferent to this sincere prayer of the faithful Dhanna; and, lot He appeared before his devotee and partook of the food so lovingly proffered by him.

The simplicity, selflessness, piety and courage of the Saint Dhanna are vividly reflected in his hymns. They show that the *bhakt* did not overlook the needs of the body while seeking the graces of the spirit. He has offered *Aarta* to God instead of *Arti*:

#### DHANNA

I adore Thee, O Gopal my Love.

(For) Thou Fulfillest all who Worship Thee,
I beg to Thee to Bless me with wheat flour,
That my heart keepeth ever pleased with Thee
And I beg also for silken wear and also footwear
And the foodgrains too, grown by tilling the land seven times over
And hark, I ask also for a milk cow and a buffalow too,
And a fine Arabian horse for me to ride through Thy Wondrous earth
And I ask for a dutiful wife to look after my household;
Yea, these are my needs which I seek, and ask of Thee, O my Beneficent God
Three verses of Bhakt Dhanna are included in the Guru Granth under Asa and Dhanasari ragas.

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

### ਰਾਗ ਮੋਰਠਿ

ਨੌਨਹੁ ਨੀਰੁ ਬਹੈ ਤਨੁ ਖੀਨਾ ਭਏ ਕੇਸ ਦੁਧਵਾਨੀ।
ਰੂਧਾ ਕੰਠੁ ਸਬਦੁ ਨਹੀ ਉਚਰੇ ਅਬ ਕਿਆ ਕਰਹਿ ਪਰਾਨੀ। १।
ਰਾਮਰਾਇ ਹੌਹਿ ਬੈਦ ਬਨਵਾਰੀ।
ਅਪਨੇ ਸੰਤਰ ਲੇਹੁ ਉਬਾਰੀ। १। ਰਹਾਉ।
ਮਾਥੇ ਪੀਰ ਸਹੀਰਿ ਜਲਨ ਹੈ ਕਰਕ ਕਰੇਜੇ ਮਾਹੀ।
ਐਸੀ ਬੇਦਨ ਉਪਜਿ ਖਰੀ ਭਈ ਵਾ ਕਾ ਅਉਖਧੁ ਨਾਹੀ। २।
ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਜਲੁ ਨਿਰਮਲੁ ਇਹੁ ਅਉਖਧੁ ਜਗਿ ਸਾਰਾ।
ਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ ਕਹੈ ਜਨੁ ਭੀਖਨੁ ਪਾਵਉਂ ਮੋਖ ਦੁਆਰਾ। ੩। १।

## **ਭਗ**ਤ ਭੀਖਨ

(1480-1573)

ਸ਼ੇਖ ਭੀਖਨ ਇਕ ਮੁਸਲਮਾਨ ਸੂਫ਼ੀ ਫ਼ਕੀਰ ਸਨ ਤੇ ਲਖਨਊ ਲਾਗੇ ਨਗਰ ਕਾਕੋਰੀ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਸਨ। ਆਪ ਭਾਵੇਂ ਗ੍ਰਿਹਸਥੀ ਸਨ ਪਰ ਬੜੇ ਹੀ ਉੱਚੇ ਤੇ ਸੁੱਚੇ ਆਚਾਰ ਦੇ ਮਾਲਕ ਸਨ। ਆਪ ਦੀ ਵਿਦਵਤਾ ਵੀ ਮੰਨੀ-ਦੰਨੀ ਗੱਲ ਸੀ।

ਆਪ ਨੇ ਸੱਯਦ ਮੀਰ ਇਬ੍ਰਾਹੀਮ ਤੋਂ ਧਾਰਮਿਕ ਰਹਿਨੁਮਾਈ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ ਤੇ ਸ਼ਰੀਅਤ, ਤਰੀਕਤ ਦੇ ਮਸਲਿਆਂ ਨੂੰ ਸਮਝਿਆ ਵਿਚਾਰਿਆ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਭਗਤੀ ਲਹਿਰ ਦਾ ਅਸਰ ਕੋਨੇ ਕੋਨੇ ਉਤੇ ਛਾ ਰਹਿਆ ਸੀ ਤੇ ਕੋਈ ਵੀ ਸੂਝਵਾਨ ਆਦਮੀ ਉਸ ਤੋਂ ਅਭਿੱਜ ਨਹੀਂ ਸੀ ਰਹਿ ਸਕਦਾ। ਭੀਖਨ ਜੀ ਤੇ ਵੀ ਇਸ ਦਾ ਉਚਿਤ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪਇਆ ਤੇ ਉਹ ਸ਼ਰ੍ਹਾ ਸ਼ਰੀਅਤ ਦੀਆਂ ਹੱਦਾਂ ਨੂੰ ਲੰਘ ਕੇ ਬੰਦਗੀ ਜਾਂ ਨਾਮ ਸਿਹਰਨ ਨੂੰ ਹੀ ਸਾਰੇ ਰੋਗਾਂ ਦਾ ਇਲਾਜ ਮੰਨਣ ਲਗੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਿਸ਼ਚਾ ਸੀ:—

ਹਰਿ ਕਾ ਨਾਮੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਜਲੁ ਨਿਰਮਲੁ ਇਹੁ ਅਖਉਧੁ ਜਗਿ ਸਾਰਾ । ਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ ਕਹੈ ਜਨੁ ਭੀਖਨੁ ਪਾਵਹੁ ਮੌਖ ਦੁਆਰਾ । ੩ । ੧ । (ਸੋਰਠਿ) ਬਦਾਯੂਨੀ ਦੇ ਲਿਖਣ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪ ਦਾ ਦੇਹਾਂਤ 1573 ਈ ਵਿਚ ਹੋਇਆ।

### भीखन

## राग सोरिं

'नैनहु नीरु वहै तनु खीना भए केस दुधवानी रूघा कंठ सबद नही उचरै अब किआ करिह प्रानी।१। रामराइ होहि बैद बनवारी।
आपने संतह लेहु उबारी।१। रहाउ।
माथे पीर सरीरि जलन है करक करेजे माही।
ऐसी बेदन उपजि खरी मई, वाका अउखबु नाही।२।
हरि का नामु अंमृत जलु निरमलु इहु अउखबु जिंग सारा।
गुर प्रसादि कहै जनु मीयनु पावउ मोय दुआरा।३।१।'

## मक्त भीखन (१४८०-१५७३ ई०)

भेख मीलन एक मुसलमान सूफ़ी फ़कीर थे। ये नत्वनऊ के ममीप काकोरी के निवासी थे। गृहस्थ होते हुए भी ये उच्च कोटि के पवित्र आचार व्यवहार के पुरुष थे, और विद्वता के लिए भी प्रसिद्ध थे।

इन्होंने सय्यद मीर इयाहीम में घामिक जिक्षा प्राप्त की, तथा 'शरीअत' 'तरीकत' की समन्यांओं को समक्ता। उस काल में भिक्त के मेघ देश के कोने-कोने में भघुर वर्षा कर रहे थे, और ऐसा कोई व्यक्ति नहीं था जिस पर उसकी बूदे नहीं पड़ी। मिक्त का प्रभाव भीवन पर भी पड़ा और ये 'शरा शरीअत' के घेरे में बाहर निकल कर बन्दगी अथवा नाम-स्मरण को ही मव रोंगों की अमोघ औषि मानने लग गए। इनका निश्चय था:---

'हरि का नामु अमृत जलु निरमलु इहु अउल्बधु जिंग सारा। गुरप्ररसादि कहैं जनु भीखनु पावहु मोल दुआरा।३।१।' (सोर्राठ) 'बदायूनी' के लेख के अनुसार मक्त भीखन का देहान्त ईसवीय सन् १५७३ में हुआ।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### RAG SORATH

Tears trickle down my eyes.

My body has become enfeebled.

My hair is as white as milk.

My throat is choked, when I try to speak
I falter, Lord, what shall I do?

O Sovereign Lord, Protector of the world
Be Thou my healer, and save Thy saints!

My heart is in extreme anguish:

My head aches, my body is in a fever.
I am in such a state of pain
No human medicine can cure me.
The Name of God that is pure nectar
Is in the end the best of all medicines.

Sayeth Bhikhan: Through the grace of the Guru alone
Shall we reach the harbour of our salvation!

## BHIKHAN (1480–1573)

Sheikh Bhikhan was a Muslim Sufi saint of Kakori, a place near Lucknow. A married man and householder, he was held in high repute for his piety and learning. It was under his spiritual mentor, Sayed Mir Ibrahim, that he pondered the problems of Shariyat-Tarikat. During those days the impact of the bhakti movement was universally felt. Bhikhan, too, was deeply influenced by it., Transgressing the bounds of rituals, he regarded bandgi (divine meditation) and simran (repetition of the holy word) as the panacea of all human ills, His belief was:

The Lord's Immaculate Nectar-Name is the Cure-all for all maladies of the world. Sayeth Bhikhan: "By the Guru's Grace, I Attain to the Door of Deliverance".

#### ਪਰਮਾਨੰਦ

### ਰਾਗ ਸਾਰੰਗ

ਤੋਂ ਨਰ ਕਿਆ ਪੁਰਾਨੁ ਸੁਨਿ ਕੀਨਾ। ਅਨਪਾਵਨੀ ਭਗੀਤ ਨਹੀ ਉਪਜੀ ਭੂਖੇ ਦਾਨੁ ਨ ਦੀਨਾ। ੧। ਰਹਾਉ। ਕਾਮੁ ਨ ਬਿਸਰਿਓ ਕ੍ਰੋਧੁ ਨ ਬਿਸਰਿਓ ਲੱਭੁ ਨ ਛੂਟਿਓ ਦੇਵਾ। ਪਰਨਿੰਦਾ ਮੁਖ ਤੇ ਨਹੀ ਛੂਟੀ ਨਿਫਲ ਭਈ ਸਭ ਸੇਵਾ। ੧। ਬਾਟ ਪਾਰਿ ਘਰੁ ਮੂਸਿ ਬਿਰਾਨੋ ਪੇਟੁ ਭਰੈ ਅਪ੍ਰਾਧੀ। ਜਿਹਿ ਪਰਲੋਕ ਜਾਇ ਅਪਕੀਰੀਤ ਸੋਈ ਅਬਿਦਿਆ ਸਾਧੀ। ਹਿੰਸਾ ਤਉ ਮਨ ਤੇ ਨਹੀਂ ਛੂਟੀ ਜੀਅ ਦਇਆ ਨਹੀਂ ਪਾਲੀ। ਪਰਮਾਨੰਦ ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਕਥਾ ਪੁਨੀਤ ਨ ਚਾਲੀ। ੩।੧।

## ਭਗਤ ਪਰਮਾਨੰਦ

ਭਗਤ ਪਰਮਾਨੰਦ ਬਾਰੇ ਨਿਸਚੇ ਨਾਲ ਕੁਝ ਕਹਿਣਾ ਕਠਿਨ ਹੈ। ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨਾ ਦਾ ਖਿਆਲ ਹੈ ਕਿ ਹਿੰਦੀ ਦੇ 'ਅਸਟ ਛਾਪ ਵਾਲੇ ਕਵੀਆਂ ਵਿਚ ਜੋ ਪਰਮਾਨੰਦ ਨਾਮ ਹੈ, ਉਹ ਇਹੋ ਭਗਤ ਕਵੀ ਸਨ। ਇਹ ਪਰਮਾਨੰਦ ਦਾਸ (1483-1593 ਈ.) ਕਾਨ ਕੁਬਜ ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਸਨ ਤੋਂ ਕਨੌਜ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਸਨ। ਸੁਆਮੀ ਵੱਲਭਾਚਾਰਯ ਤੋਂ ਸਿਖਿਆ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ ਤੇ ਚੰਗੇ ਵੈਸਣਵ ਭਗਤ ਹੋਏ ਅਤੇ ਫਿਰ ਬ੍ਰਿਜ਼ਭਾਸਾ ਦੇ ਕਵੀ ਵੀ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੋਏ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਦਿਆਂ ਦਾ ਗ੍ਰੰਥ 'ਪਰਮਾਨੰਦ ਸਾਗਰ' ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਆਂ. ਤਵ ਵੀ ਨਹੀਂ ਕਿ ਇਹੋ ਕ੍ਰਿਸਨ-ਭਗਤ ਕਵੀ, ਪਿਛੋਂ ਨਿਰੰਕਾਰੀ ਭਗਤ ਹੋ ਗਏ ਹੋਣ। ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸਰਗੁਣਵਾਦੀ ਸਾਧੂ ਲੰਮੀ ਘਾਲ ਤੇ ਆਤਮਿਕ ਅਨੁਭਵ ਬਾਦ ਨਿਰਗੁਣ ਸਰੂਪ ਵਿਚ ਅਭੇਦ ਹੋ ਗਏ ਸਨ।

ਮਿ. ਮੈਕਾਲਿਫ ਨੇ ਪਰਮਾਨੰਦ ਨੂੰ ਬਾਰਸੀ ਜਿਲਾ ਸੌਲਾਪੁਰ (ਮਹਾਰਾਸਟਰ) ਦਾ ਨਿਵਾਸੀ ਦੱਸਿਆ ਹੈ, ਨਾਲ ਹੀ ਉਹ ਆਪ ਨੂੰ ਅਸ਼ ਛਾਪ ਕਵੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਦਸਦੇ ਹਨ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਪ ਦਾ ਇਕ ਸਬਦ ਸਾਰੰਗ ਰਾਗ ਵਿਚ ਹੈ।

## गुरु ग्रंथ रत्नावली

### भक्त परमानन्द

भक्त परमानन्द जी के जीवन वृतान्त का कुछ भी निश्चित ज्ञान प्राप्त नहीं है। कुछ विद्वानों का विचार है कि हिन्दी साहित्य के इतिहास में ब्रज भापा के जो आठ किव 'अष्ट छाप' के नाम से प्रसिद्ध हैं; और उनमें जिस परमानन्द का नाम लिया जाता है, ये वही परमानन्द हैं। इस परमानन्द दास का जन्म कन्नौज में, कान्यकुळ्ज ब्राह्मण वंश में, ईसवीय सन् १४६३ में हुआ था, और इन्होंने शतायु होकर १५६३ में शरीर छोड़ा। ये श्री वल्लभाचार्य जी के शिष्य, ब्रजभापा के प्रसिद्ध किव तथा एक अच्छे वैष्णव भक्त थे। इनकी रचना का संग्रह, 'परमानन्द सागर' है। असंभव नहीं कि यह कृष्ण-भक्त अपने जीवन के पिछले काल में निराकार परमात्मा का भक्त हो गया हो। साकार परमात्मा के भक्त अनेक साधु एक दीर्घ-कालीन तपोमय जीवन बिताने के पश्चात् आध्यात्मिक अनुभव से प्रेरित होकर निराकार ब्रह्म के भक्त हो चुके हैं।

मैकालिफ़् महोदय के मत से ये परमानन्द दास 'अष्ट छाप' वाले ही परमानन्द हैं और ये महाराष्ट्र में, शोलापुर जिले में, बारसी नामक ग्राम के निवासी थे।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में इनका एक 'सब्द' सारंग राग में है।

## राग सारंग

'तै नर। किआ पुरानु सुनि कीना।
अन्नपावनी भगित नहीं उपजी
भूखे दानु न दीना। १। रहाउ।
कामु न बिसरिओ कोघ न बिसरिओ
लोभु न छूटिओ देवा।
परिनदा मुख ते नहीं छूटी
निफल भई सभ सेवा। १।
बाट पारि घरु मूसि बिरानो
पेटु भरै अपराधी।
जिहि परलोक जाड अपकीरित
सोई अबिदिआ साधी।
हिंसा तउ मन ते नहीं छूटी
जीअ दइआ नहीं पाली
परमानन्द साध संगति मिलि
कथा पुनीत न चाली'।३।१।६।

#### PARMANANDA

#### **RAG SARANG**

Mortal man, what has been thy profit From hearing the Puranas? Thou hast not acquired a single-minded Spirit of devotion to thy Lord<sup>1</sup> Thou hast not given alms to the wretched Thou hast not put away thy lust Thou hast not put away thine anger Greed of gain has not left thee. Thy lips are not clean of slander Thy outward shows of worship Have all been utterly in vain Still thou robbest men on the roads And breakest into men's houses to steal, That thus, O criminal, thou mayest fill thy belly Fool, thou hast done such folly As after death will earn thee an evil name! From cruel violence thou hast not freed thy mind Thou hast not cherished mercy for living creatures Parmanand sayeth In the company of the blest Thou hast not joined in their holy speech!

## PARMANANDA

There is a scarcity of authentic material about the life of Saint Parmanand Macauliffe holds that he was a resident of Barsi in the Sholapur District of Maharashtra. Some scholars identify him with the Parma Nanda Das whose name appears among the Hindi poets of Asht Chhap. He was a Kankabuj Brahman and a resident of Kanauj. He studied at the feet of Swami Vallabhacharya and graduated to be a great Vaishnava bhakt and poet of Brij Bhasha. His verses are collected in the Granth, Parma Nanda Sagar. Perhaps, this devotee of Krishan later became a Nirankan bhakt. Many Sargunvadi sadhus by virtue of their long penance and spiritual enlightenment, merged with the formless being

One of his shabads has been enshrined in the Adi Granth under Sarang Raga

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

## ਭਗਤ ਸੁਰਦਾਸ

ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਸੂਰਦਾਸ ਨਾਮ ਦੇ ਕਈ ਕਵੀ ਹੋਏ ਹਨ। ਸਭ ਤੋਂ ਵਧ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਕ੍ਰਿਸ਼ਨ-ਭਗਤ ਕਵੀ ਸੂਰਦਾਸ (1478-1585 ਈ.) ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਗ੍ਰੰਥ 'ਸੂਰ ਸਾਗਰ' ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੈ ਤੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗੀਤ ਕ੍ਰਿਸ਼ਨ-ਭਗਤ ਮੰਡਲੀਆਂ ਆਮ ਗਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰੰਤੂ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਜਿਸ ਭਗਤ ਸੂਰਦਾਸ ਦੀ ਇਕ ਤੁਕ ਸੇਕਲਿਤ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ, ਉਹ ਇਸ ਤੋਂ ਵੱਖਰਾ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਜਨਮ 1529 ਈ ਵਿਚ ਇਕ ਬ੍ਰਾਹਮਣ ਘਰਾਣੇ ਵਿਚ ਹੋਇਆ, ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਫ਼ਾਰਸੀ ਦੀ ਵਿਦਿਆ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਸੰਗੀਤ ਤੇ ਕਾਵਿ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀ। ਪਹਿਲੇ ਇਸ ਦਾ ਨਾਮ ਮਦਨ ਮੋਹਨ ਸੀ ਪਰ ਪਿਛੋਂ ਸੂਰਦਾਸ ਕਰਕੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੋ ਗਇਆ। ਇਸ ਸਮੇਂ ਅਕਬਰ ਦਾ ਰਾਜ ਸੀ, ਉਹ ਗੁਣੀ ਪੁਰਖਾਂ ਦਾ ਸਤਿਕਾਰ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਸੀ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੇ ਆਪਨੂੰ ਅਵਧ ਦੇ ਇਲਾਕੇ ਵਿਚ ਸੰਦੀਲਾ ਦਾ ਹਾਕਮ ਥਾਪ ਦਿਤਾ, ਆਪ ਦਾ ਕੰਮ ਮਾਮਲਾ ਉਗਰਾਹ ਕੇ ਸਰਕਾਰੀ ਖ਼ਜ਼ਾਨੇ ਵਿਚ ਜਮ੍ਹਾਂ ਕਰਾਉਣਾ ਸੀ। ਪਰੰਤੂ ਆਪ ਦਾ ਸੁਭਾਉ ਅਬਬੇਲਾ ਤੇ ਦਾਨੀ ਸੀ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਆਪ ਕਈ ਵਾਰ ਲੱੜਵੰਦਾਂ ਨੂੰ ਖਿਲਾ ਪਿਲਾ ਛਡਦੇ ਤੇ ਹਿਸਾਬ ਦੀ ਬਹੁਤੀ ਪ੍ਰਵਾਹ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਰਦੇ। ਕਿਸੇ ਨੇ ਵਿਚੋਂ ਸ਼ਿਕਾਇਤ ਕਰ ਦਿਤੀ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਆਪ ਕੰਮਕਾਰ ਛਡਕੇ ਪਾਸੇ ਹੋ ਗਏ। ਜਦੋਂ ਅਕਬਰ ਨੂੰ ਇਨ੍ਹਾ ਦੇ ਸੰਤ-ਸੁਭਾ, ਦਾਨ ਬਿਰਤੀ ਤੇ ਈਮਾਨਦਾਰੀ ਦਾ ਪਤਾ ਲਗਾ ਤਾਂ ਉਸ ਨੇ ਫਿਰ ਆਪਣੇ ਪਾਸ ਬੁਲਾਇਆ ਪਰੰਤੂ ਫਕੀਰੀ ਦਾ ਰੰਗ ਗੂੜ੍ਹਾ ਹੋ ਚੁਕਾ ਸੀ, ਇਸ ਲਈ ਆਪ ਮੁੜ ਚਾਕਰੀ ਦੇ ਚੱਕਰ ਵਿਚ ਨਾ ਫਸੇ। ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਇਸੇ ਰੰਗ ਵਿਚ ਲੰਘਾਇਆ। ਆਪ ਦੀ ਸਮਾਧ ਕਾਂਸ਼ੀ ਲਾਗੇ ਦੱਸੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਪ ਦੀ ਇਕੋ ਤੁਕ ਮਿਲਦੀ ਹੈ : ਛਾਡਿ ਮਨ ਹਰਿ ਬਿਮੁਖਨ ਕੋ ਸੰਗੁ । (ਸਾਰੰਗ)

ਹਾ, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਜੋ ਸ਼ਬਦ ਸੂਰਦਾਸ ਦੇ ਨਾਮ ਹਠ ਸੋਧ ਕੇ ਉਚਾਰਿਆ, ਉਹ ਸਾਰੰਗ ਰਾਗ ਵਿਚ ਮ. ੫ ਕਰਕੇ ਇਉਂ ਦਰਜ ਮਿਲਦਾ ਹੈ।

#### ਸਾਰੰਗ

ਹਰਿ ਕੇ ਸੰਗ ਬਸੇ ਹਰਿ ਲੌਕ। ਤਨੁ ਮਨੁ ਅਰਪਿ ਸਰਬਸੁ ਸਭੁ ਅਰਪਿਓ ਅਨਦ ਸਹਜ ਧੁਨਿ ਝੌਕ। ੧। ਰਹਾਉ। ਦਰਸਨੁ ਪੇਖਿ ਭਏ ਨਿਰਬਿਖਈ ਪਾਏ ਹੈ ਸਗਲੇ ਥੌਕ। ਆਨ ਬਸਤੁ ਸਿਉ ਕਾਜੁ ਨ ਕਛੂਐ ਸੁੰਦਰ ਬਦਨ ਅਲੌਕ। ੧। ਸਿਆਮ ਸੰਦਰ ਤਜਿ ਆਨ ਜੁ ਚਾਹਤ ਜਿਉ ਕੁਸਟੀ ਤਨਿ ਜੌਕ। ਸੂਰਦਾਸ ਮਨੁ ਪ੍ਰਭਿ ਹਥਿ ਲੀਨੇਂ ਦੀਨੇਂ ਇਹ ਪਰਲੌਕ। ੨। ੧।

### सूरदास

## भक्त सूरदास

सूरदास नाम के कई किव हो चुके हैं। इनमें सबसे अधिक प्रसिद्ध वे सूरदास थे जो श्रीकृष्ण मक्त थे, जिनके रचित मिक्त-परक गीन प्रायः गाए जाने है, और जिनकी रचना 'सूर सागर' के नाम से प्रसिद्ध है। इनका जन्म-काल ईसवीय सन् १४७८ और देहांत काल १५८५ समभा जाता है।

किन्तु श्री गुरु ग्रन्थ साहिव मे जिस सूरदास का एक 'सब्द' मंकलित है वह पूर्वोक्त सूरदास से मिन्न है। ये मक्त मूरदास, ११२६ ई. में एक ब्राह्मण कुन में उत्पन्न हुए थे। इनका पूर्व नाम मदनमोहन था, परन्तु फिर ये सूरदास के नाम से प्रसिद्ध हो गए थे। ये संस्कृत,फ़ारसी मापाओं के पंडित तो थे ही, मंगीन में मी वड़े निपुण थे। गुणग्राही सम्राट अकवर ने इन्हे अवघ में मंडीला नामक स्थान का बासक नियुक्त कर दिया था। वर्तमान काल के तहसीलदार के समान, इनका कार्य था भूमिकर का मंचय करके राजकीय में जमा करना। मदन मोहन, 'सूरदास', उदार हृदय,दानशील और निष्चिन्त रहने वाले पुरुप थे। ये भूमिकर के रूप में प्राप्त हुए राजकीय घन में मे पीडित लोगो की आवश्यकताए पूर्ण कर दिया करते थे। किसी दुर्जन ने सम्राट् में इनकी शिकायत कर दी। इन्हें इस बात का पता लगा तो ये काम-काज छोड कर भाग गए और छुप कर दिन विताने लगे। अकवर को इनके सन्त स्वमाव,दानशीलता और धर्म-यरायणता का पता लगा तो उसने इनको फिर नौकरी पर बुला मेजा। परन्तु अब इनकी फ़कीरी का रंग तीब हो चुका था ये नौकरी पर वापिम नही आए, और इन्होंने शेप समस्त जीवन भगवान् की मक्ति में व्यतीत कर दिया। कहा जाता है काशी के समीप एक स्थान पर इनकी समाधि वनी हुई है।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में इनकी एक 'तुक' मिलती है :---

'छाडि मन हरि विमुखन को सगु ।' । सारग ।

हा, श्री गुरु अर्जन देव जी ने, सूरदास की कृति के रूप मे जो 'मव्द' राग सारंग में दिया है, वह महला ५ मे इस प्रकार दर्ज है।

## राग सारंग

'हरि के मग वसे हरि लोक तनु मनु अरिप सरवमु समु अरिपओ अनद सहज घुनि भोक ।१। रहाउ । दरसनु पेक्वि भए निरविखई पाए है सगले थोक । आन वसनु सिउ काजु न कछुए मुन्दर वदन अलोक ।१। सिआम मुन्दर तिज आन जु चाहन जिउ कुप्टी तन जोक । 'मूरदास' मनु प्रिम हथि लीनो, दीनो इहु परलोक' ।२।१।८।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

## **SURDAS**

There have been many poets bearing the name Surdas including the celebrated author of Sursagar and devotee of Lord Krishna But the bhakt whose Word is enshrined in the Adi Granth is a different person with the same name. He was born in 1529 in a Brahmin family. In addition to learning Sanskrit and Persian, he studied music and poetry. He was originally named Madan Mohan, but later on came to be known as Surdas. Emperor Akbar, who always respected and rewarded the virtuous and the learned, made him Governor of Sandila. His duty was to collect revenue and deposit it in the Government treasury. Since he was a man of a kindly and charitable disposition, he often doled out money to the needy and did not bother about the accounts. Some people complained to the Emperor, who then took him to task. Surdas gave up his job and disappeared. When Akbar came to know of his saintliness and benevolence, he sent for him. But Surdas's devotion to the Lord had grown too deep to be shaken by any material bait. Thus he spent the rest of his life in meditation at Benaras where a temple commemorates his memory. In one of his hymns he says.

Abandon, O my heart the company of those Who have turned away from the Lord The hymn composed by Guru Arjan under the name of Surdas is in Sarang Raga

#### **RAG SARANG**

Those whom God has chosen Dwell ever in Him. To Him they dedicate body and soul, To Him they dedicate all possessions, And while they exalt His Name They enjoy divine rapture On beholding the Lord A man is set free From all sinful cravings And all his desires are fulfilled One has no need of anything else. Having gazed on His Beauty But they who forsake the Beauteous Lord And set the desires of their hearts On any other object, Are like leeches sucking a leper! O Surdas, God hath taken thy soul in His keeping And hath blest it with His Kingdom!

PART - III

BHAI MARDANA BABA SUNDER BHAI BALWAND BHAI SATTA

### ਸਲੌਕ

ਕਲਿ ਕਲਵਾਲੀ ਕਾਮੁ ਮਦੁ ਮਨੂਆ ਪੀਵਣਹਾਰੁ। ਕ੍ਰਧ ਕਟੌਰੀ ਮੌਹਿ ਭਰੀ ਪੀਲਾਵਾ ਅਹੰਕਾਰੁ । ਮਜਲਸ ਕੂੜੇ ਲਬ ਕੀ ਪੀ ਪੀ ਹੋਇ ਖੁਆਰੁ । ਕਰਣੀ ਲਾਹਣਿ ਸਤੁ ਗੁੜੁ ਸਚੁ ਸਰਾ ਕਰਿ ਸਾਰੁ । ਗੁਣ ਮੰਡੇ ਕਰਿ ਸੀਲੁ ਘਿਉ ਸਰਮੁ ਮਾਸੁ ਆਹਾਰੁ । ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਾਈਐ ਨਾਨਕਾ ਖਾਧੇ ਜਾਹਿ ਬਿਕਾਰ । ੧ । (ਵਾਰ ਬਿਹਾਗੜਾ)

## ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ

ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਰਬਾਬੀ ਸਾਥੀ ਸੀ ਜੋ ਸੰਗੀਤ ਰਾਹੀਂ ਗੁਰੂ ਸੰਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਮਧੁਰ ਤੇ ਆਕਰਸ਼ਕ ਬਣਾ ਕੇ ਲੌਕ ਸੇਵਾ ਕਰਦਾ ਰਹਿਆ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸੰਗੀਤ ਦਾ ਵਿਸੇਸ਼ ਮਹੱਤਵ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਸਾਰੇਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਰਾਗ ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਉਚਾਰਣ ਕਰਕੇ ਤੇ ਗਾ ਕੇ ਹੀ ਇਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚਾਰਿਆ। ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਪਰਚਾਰ ਲਈ ਨਿਕਲੇ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਇਸੇ ਮਨੌਰਥ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਲਈ ਮਰਦਾਨੇ ਵਰਗੇ ਗਵੰਤ੍ਰੀ ਤੇ ਵਜੰਤ੍ਰੀ ਸਾਥੀ ਨੂੰ ਚੁਣਿਆ ਸੀ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਰਦਾਨਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਲੰਮੇ ਲੰਮੇ ਪ੍ਰਚਾਰ—ਦੌਰਿਆਂ ਸਮੇਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ-ਬੱਧੀ ਨਾਲ ਰਹਿਆ ਤੇ ਰਬਾਬ ਵਜਾ ਕੇ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣਾ ਕੇ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਤੇ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਸੰਨ ਕਰਦਾ ਰਹਿਆ।

ਭਾਈ ਮਰਦਾਨੇ ਦਾ ਜਨਮ ਭਾਈ ਬਾਦਰੇ ਦੇ ਘਰ ਮਾਈ ਲੱਖੋਂ ਦੇ ਉਦਰ ਤੋਂ 1459 ਈ. ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਜਨਮ-ਨਗਰ ਤਲਵੰਡੀ ਜਿਲਾ ਸ਼ੇਖੂਪੁਰਾ (ਪਾਕਿਸਤਾਨ) ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਬਚਪਨ ਤੋਂ ਹੀ ਇਹ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਾਥੀ ਸੀ ਤੇ ਮਿਰਾਸੀ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਗਾਉਣ ਵਜਾਉਣ ਦੀ ਕਲਾ ਤੋਂ ਵੀ ਭਲੀ ਪਰਕਾਰ ਜਾਣੂ ਸੀ। ਜਦੋਂ ਸੁਤਤਾਨਪੁਰ ਰਹਿੰਦਿਆਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਪਰਚਾਰ ਦੌਰਿਆਂ ਦੀ ਵਿਉਤ ਬਣਾਈ ਤਾਂ ਉਚੇਚਾ ਭਾਈ ਮਰਦਾਨੇ ਨੂੰ ਤਲਵੰਡੀ ਤੋਂ ਬੁਲਾਇਆ ਅਤੇ ਭਾਈ ਫਿਰੰਦੇ ਪਾਸੋਂ ਰਬਾਬ ਖਰੀਦ ਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਪਰਚਾਰ-ਯਾਤਰਾ ਲਈ ਤਿਆਰ ਕੀਤਾ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਪੂਰਬ, ਪੱਛਮ, ਉਤਰ ਤੇ ਦੱਖਣ ਵਲ ਚਾਰ ਵੱਡੀਆਂ ਉਦਾਸੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ, ਮਰਦਾਨਾ ਇਸ ਪਰਚਾਰ-ਮੁਹਿੰਮ ਵਿਚ ਥਾਂ ਥਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਨਾਲ ਰਹਿਆ।

ਕਈ ਵਾਰ ਤਾਂ ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਉਧਾਰ ਲਈ ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ ਹੀ ਕਾਰਨ ਬਣਦਾ ਰਹਿਆ। ਜਨਮ ਸਾਖੀ ਅਨੁਸਾਰ, ਸੱਜਣ ਠੱਗ, ਨੂਰਸਾਹ, ਕੌਡਾ ਰਾਖਸ਼ ਤੇ ਵਲੀ ਕੰਧਾਰੀ ਆਦਿ ਦੇ ਉਧਾਰ ਲਈ ਮਰਦਾਨਾ ਹੀ ਮਾਧਿਅਮ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਕਦੀ ਇਸ ਨੂੰ ਪਾਣੀ ਲਈ ਕਈ ਚੱਕਰ ਕੱਟਣੇ ਪੇਂਦੇ ਹਨ, ਕਈ ਵਾਰ ਭੁੱਖ ਤੇ ਤ੍ਰੇਹ ਦਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹੋਣਾ ਪੇਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਕਈ ਵਾਰੀ ਕੌਡੇ ਰਾਖਸ਼ ਜਿਹੇ ਭੇੜੇ ਆਦਮੀਆਂ ਨਾਲ ਵਾਹ ਪੈਂਦਾ ਅਤੇ ਕਈ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਮੁਸੀਬਤਾਂ ਵੀ ਝੱਲਣੀਆਂ ਪੈਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਫਰ ਦੀਆਂ ਔਕੜਾਂ ਤੇ ਭੁੱਖ ਦੇ ਦੁਖ ਕਾਰਣ ਕਈ ਵਾਰ ਮਰਦਾਨਾ ਔਖਾ ਵੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਪਰ ਫਿਰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਗਤ ਤੇ ਕੀਰਤਨ ਸਦਕਾ ਮਾਯੂਸੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲਦਾ ਖਿੜੇ ਮੱਥੇ ਅੱਗੇ ਅੱਗੇ ਤੁਰਦਾ ਹੈ। ਜਿੰਦਗੀ ਭਰ ਇਸ ਨੇ ਸੈਲਾਨੀ ਗੁਰੂ ਦਾ ਸਾਥ ਨਾ ਛੱਡਿਆ ਤੇ ਅੰਤ ਸਫਰ ਵਿਚ ਹੀ ਭਾਈ ਮਰਦਾਨੇ ਦਾ ਦੇਹਾਂਤ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਚੌਥੀ ਉਦਾਸੀ ਸਮੇਂ ਖੁਰਮ ਦਰਿਆ ਕੰਢੇ ਅਫਗਾਨਿਸਤਾਨ ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀਂ ਆਪਣੇ ਸਾਥੀ ਦਾ ਦਾਹ ਸੰਸਕਾਰ ਕੀਤਾ, ਜਿਥੇ ਕਿ ਸਮਾਧ ਬਣੀ ਹੋਦੀ ਹੈ।

ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ ਕੇਵਲ ਵਜੰਤ੍ਰੀ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਸਗੋਂ ਬਹੁਤ ਉਚੀ ਅਵਸਥਾ ਵਾਲਾ ਪੁਰਸ਼ ਹੋ ਗਇਆ ਸੀ ਤੇ ਸਤਿਗੁਰੂ ਇਸ ਨੂੰ ਆਦਰ ਨਾਲ 'ਭਾਈ' ਕਹਿ ਕੇ ਯਾਦ ਕਰਦੇ ਸਨ । ਬਿਹਾਗੜੇ ਦੀ ਵਾਰ ਵਿਚ ਮਰਦਾਨੇ ਦੇ ਨਾਂ ਤੇ ਤਿੰਨ ਸਲੋਕ ਦਰਜ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਵਿਕਾਰ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਸ਼ਰਾਬ ਨੂੰ ਰੱਦ ਕੇ ਸੱਚੇ ਨਸ਼ੇ ਦੀ ਸਿਖਿਆ ਦਿਤੀ ਗਈ ਹੈ।

### भाई मरदाना

### सलोक

'किल कलवाली कामु मदु मनुआ पीवणहारः ।
कोघ कटोरी मोहि मरी पिलावा अहंकारः ।
मजलस कूड़े लव की, पी पी होड खुआरः ।
करणी लाहणि सतु गुडु, सचु मदा करि सारः ।
गुण मंडे करि मीलु घिउ, सरमु मामु आहारः ।
गुरमुद्धि पार्डण् नानका खायै जाहि विकारः ।१।' वार्रा

वारविहागडा

## भाई मरदाना

मार्ड मरदाना श्री गुरु नानक देव जी के माथ रहा करता था, और कीर्तन के ममय रवात्र वजाकर श्री गुरु देव जी के मन्देश की मयुर तथा मनोहर वनाकर लोक-मेवा-रत रहता था। सिक्व वर्म में भिक्त-मावना को तीव्र वनाने के लिए मंगीत के योग पर विशेष वल दिया गया है। मभी मिक्व-गुरुओं ने अपनी वाणी को राग-वद्ध रूप में ही साकार किया, और गान रूप में ही इसका प्रचार किया। जब श्री गुरु नानक देव जी अपने वर्म के प्रचारार्थ श्रमण के लिए निकले नव उन्होंने भाई मरदाने को गायक एवं वादक के रूप में अपना माथी चुना। इस प्रकार वह श्री गुरु देव जी के धर्म-प्रचार के लम्बे-लम्बे देशाटनों में वर्षों तक उसके माथ रहा, और रवाव वजाकर तथा मजन सुनाकर श्री गुरु देव तथा सिक्व-'मगतों' को आह्नादित करता रहा।

मार्ड मग्दाने के पिता का नाम वादरा और माता का नाम मार्ड लक्को था। इसका जन्म शेलुपुरा जिले के अन्तर्गत तलवडी ग्राम में ईसवीय मन् १८५६ में हुआ था। तलवंडी ही श्री गुरु नानक देव जी का जन्म-स्थान था। मरदाने की जाति मिरासी थी, अत: वह मंगीत और वादन कला में निपुण था, और वाल अवस्था में ही श्री गुरु नानक देव जी का सहचर था। श्री गुरु नानक देव जी ने जब मुलतानपुर में निवास करते हुए अपनी देश-यात्राओं की योजना बनाई तब उन्होंने सन्देश मेज कर मरदाने को तलवंडी में अपने ममीप बुलाया, और धर्मप्रचार में गायक तथा वादक के रूप में उसे अपने साथ रखने के लिए(भाई फिरन्दे में मोल लेकर) उसे एक रवाद दी। श्री गुरु देव ने उत्तर, दक्षिण, पूर्व पश्चिम चारो दिशाओं में जो चार वड़ी धर्म-प्रचार-यात्राएं की, मार्ड मरदाना उन सब में उनके साथ रहा।

कई स्थानों पर थी गृह देव के हाथो लोगो का उद्घार माई मरदाने के ही अनुनय से हुआ। 'जन्म मान्ती' के अनुमार मज्जन ठग, नूरवाह, कौडे और वली कन्धारी का उद्घार माई मरदाने की ही माध्यम मे हुआ था। श्री गृह देव के साथ यात्राओं में माई मरदाने को बड़े कट्ट उठाने पड़े थे: कभी इमे पानी लाने के लिए इघर उघर चक्कर काटने पड़ते, कभी भूना और प्यासा रहना पड़ना, कभी कौडे राक्षस जैमे व्यक्तियों के हाथों कट्ट उठाने पड़ते। इन कट्टों मे पीड़िन होकर मरदाना कभी-कभी कुद्ध भी हो जाता, परन्तु श्री गृह देव की संगति एवं मजन कीर्तन के प्रभाव मे उसका विपाद दूर हो जाता और वह फिर प्रसन्न-मुख़ हो श्री गृह देव के आगे-आगे चल पड़ता। यह समस्त जीवन सैलानी श्री गृह नानक देव के साथ रहा, और अन्त में उनकी चतुर्य यात्रा के काल में इसने अफ़ग़ानिस्तान में खुर्म नदी के तीर पर नव्वर शरीर का त्याग किया। श्री गृह देव ने अपने हाथ मे अपने प्रिय सहचर और भक्त का अल्पिम संस्कार किया। इसके शरीर-त्याग के स्थान पर एक समाधि बना दी गई। जो अब भी विद्यमान है।

मरदाना केवल गायक-बादक ही नही था, इसका जीवन भी सच्ची मक्ति के गहरे रग में रंगा हुआ था । श्री गरु देव दमे आदर-पूर्वक 'मार्ड' कहा करते थे ।

श्री गुरु ग्रन्थ माहिव में 'विहागड़े' की 'वार' में मरदाने के तीन 'सलोक' दिए गए हैं। इन 'सलोकों' में विकार-जनक महिरा के त्याग और निर्दोप सात्मिक मस्ती -दायक मस्ति के ग्रहण का उपदेश है।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### SLOKE

The Kali-age is the pitcher filled with the wine of lust, and the mind drinketh it deep. Yea, wrath is the drinking bowl brimming over with desire, with ego as the bar-man. And we have our drinking bouts in the society of ego; and so are wasted away. Let good deeds be the pitcher, and Truth the molasses and the wine be of the True Name And virtues be the bread, culture the butter, and modesty be the meats Nanak: these eats and drinks one receiveth through the Guru, and they consume all one's sins.

## BHAI MARDANA

Bhai Mardana was a Muslim rebeck-player of Talwandi, the birth-place of Guru Nanak. He rendered the message of the Guru in sweet and melodious notes. Music has a special significance in Sikhism All the Gurus wrote their bani in ragas and preached through 'kirtan'. When Guru Nanak set out on his missionary journeys he chose Mardana as his companion. Thus he spent many years in the Guru's company and won his grace. He enthralled the Sikh congregations with the soul-stirring music of his rebeck

Son of Bhai Badre and Mai Lakho, he was an accomplished ministrel and the Guru's comrade from his very childhood. While at Sultanpur the Master made his plans for missionary work and sent specially for Bhai Mardana, who was then at Talwandi. The Guru bought a rebeck from Bhai Firanda and set out on his great spiritual mission. Mardana accompanied him to all the places that he covered during his four long missionary travels.

Often Bhai Mardana was instrumental in the reform of many people. According to the *Janam Sakhi*, it was due to him that sinners and transgressors like Sajjan Thug. Nurshah, Koda and Wali Kandhari were redeemed by the Guru. On several occasions, while trudging long distances to quench his thirst or to satisfy his hunger, he was trapped by wicked persons like Koda Rakhash and subjected to torture. Not unfrequently he got weary of the hardships and hunger suffered during the long travels, but, each time the Guru's holy company and *kirtan* restored him to a genial mood and he followed the Guru joyfully. He kept him company all his life and died during the fourth missionary journey in Afghanistan on the bank of the river Khuram, where a shrine honours his memory. Guru Nanak performed the last rites of his companion with his own hands.

Mardana was not a mere musician but also a spiritually elevated soul. That is why the Guru used to call him 'Bhar', an expression connotive of love and regard.

There are three hymns by Bhai Mardana in the *Guru Granth Sahib* under *Bihagra di Var.* These hymns denounce drink that engenders evil passions and uphold meditation on the Divine Name that creates a spiritual inebriation:

### ਬਾਬਾ ਸੁੰਦਰ

### ਰਾਗ ਰਾਮਕਲੀ ਸੱਦ

ਮੇਰੇ ਸਿਖ ਸੁਣਹ ਪਤ ਭਾਈਹੋ. ਮੇਰਾ ਹਰਿ ਭਾਣਾ ਆਉ ਮੈਂ ਪਾਸਿ ਜੀਉ। ਹਰਿ ਭਾਣਾ ਗਰ ਭਾਇਆ. ਮੇਰਾ ਹਰਿ ਪਤ ਕਰੇ ਸਾਬਾਸ਼ਿ ਜੀੳ। ਭਗਤ ਸਤਿਗਰ ਪਰਖ ਸੋਈ ਜਿਸੂ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭੂ ਭਾਣਾ ਭਾਵਏ। ਆਨੰਦ ਅਨਹਦ ਵਜਹਿ ਵਾਜੇ ਹਰਿ ਆਪਿ ਗਲਿ ਮੇਲਾਵਏ। ਤੁਸੀਂ ਪ੍ਰਤ ਭਾਈ ਪਰਵਾਰ ਮੇਰਾ ਮਨਿ ਵੇਖਰ ਕਰਿ ਨਿਰਜਾਸਿ ਜੀਉ। ਧੁਰਿ ਲਿਖਿਆ ਪਰਵਾਣਾ ਵਿਰੈ ਨਾਹੀ ਗਰ ਜਾਇ ਹਰਿ ਪਭ ਪਾਸਿ ਜੀਉ। । ।। ਸਤਿਗਰਿ ਭਾਣੇ ਆਪਣੇ ਬਹਿ ਪਰਵਾਰ ਸਦਾਇਆ। ਮਤ ਮੈਂ ਪਿਛੋ ਕੋਈ ਰੋਵਸੀ, ਸੋ ਮੈਂ ਮਿਲਿ ਨ ਭਾਇਆ। ਮਿਤ ਪੈਝੈ ਮਿਤ ਬਿਗਸੈ. ਜਿਸ ਮਿਤ ਕੀ ਪੈਜ ਭਾਵਏ। ਤੁਸੀ ਵੀਚਾਰਿ ਦੇਖ਼ਹ ਪਤ ਭਾਈ ਹਰਿ ਸਤਿਗਰ ਪੈਨਾਵਏ। ਸਤਿਗਰੂ ਪਰਤਖਿ ਹੋਂਦੈ ਬਹਿ ਰਾਜ ਆਪਿ ਟਿਕਾਇਆ। ਸਭਿ ਸਿਖ ਬੰਧਪ ਪਤ ਭਾਈ ਰਾਮਦਾਸ ਪੈਰੀ ਪਾਇਆ ।।।। ਅੰਤੇ ਸਤਿਗੁਰ ਬੋਲਿਆ ਮੈਂ ਪਿਛੇ ਕੀਰਤਨ ਕਰਿਅਹੁ ਨਿਰਬਾਣੂ ਜੀਊ। ' ਕੇਸੋ ਗੋਪਾਲ ਪੰਡਿਤ ਸਦਿਅਹ ਹਰਿ ਹਰਿ ਕਥਾ ਪੜ੍ਹਹ ਪਰਾਣ ਜੀਉ। ਹਰਿ ਕਥਾ ਪੜੀਐ ਹਰਿਨਾਮ ਸਣੀਐ. ਬੇਬਾਣ ਹਰਿਰੰਗ ਗਰ ਭਾਵਏ। ਪਿੰਡ ਪਤਲਿ ਕਿਰਿਆ ਦੀਵਾ ਫਲ ਹਰਿ ਸਰਿ ਪਾਵਏ। ਹਰਿ ਭਾਇਆ ਸਤਿਗਰ ਬੋਲਿਆ, ਹਰਿ ਮਿਲਿਆ ਪਰਖ ਸ਼ਜਾਣ ਜੀਉ। ਰਾਮਦਾਸ ਸੋਢੀ ਤਿਲਕੂ ਦੀਆਂ ਗੁਰੂ ਸਬਦੂ ਸ਼ੁਚੂ ਨੀਸਾਣ ਜੀਉ।।।

## ਬਾਬਾ ਸੁੰਦਰ

(1560-1603)

ਬਾਬਾ ਸੁੰਦਰ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਭੱਲੇ ਘਰਾਣੇ ਵਿਚੋਂ ਸੀ। 'ਗੁਰਪ੍ਰਤਾਪ ਸੂਰਜ' ਦੇ ਕਰਤਾ ਨੇ ਇਸ ਨੂੰ ਭਾਈ ਮੋਹਰੀ ਦਾ ਪੇਤਰਾ ਤੇ ਅਨੰਦ ਦਾ ਪੁਤਰ ਲਿਖਿਆ ਹੈ। ਆਮ ਰਵਾਇਤ ਇਹੋ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਚਲਾਣੇ ਮਗਰੋਂ ਛੇਤੀ ਹੀ ਭਾਈ ਸੁੰਦਰ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਅੰਤਮ ਸਿਖਿਆ ਨੂੰ 'ਸੱਦ' ਵਿਚ ਦਰਜ ਕੀਤਾ। ਪਰੰਤੂ ਇਹ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਨੇ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਦੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਸਮਾਉਣ ਸਮੇਂ ਦਿਤੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਬਜੁਰਗਾਂ ਪਾਸੋਂ ਸੁਣ ਕੇ ਕੁਝ ਚਿਰ ਪਿਛੋਂ ਛੰਦ-ਬੱਧ ਕੀਤਾ ਹੋਵੇ ।

ਰਾਮਕਲੀ ਰਾਗੂ ਵਿਚ 'ਸਦ' ਨਾ ਹੇਠ ਸੁੰਦਰ ਜੀ ਦੀ ਇਕ ਰਚਨਾ ਮਿਲਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੇ ਕੁਲ ੬ ਬੰਦ ਹਨ। ਇਸ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਸੇ ਗੱਲ ਉਤੇ ਜੋਰ ਦਿਤਾ ਹੈ ਕਿ ਜਗਤ ਚਲਾਇਮਾਨ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਮੇਰੇ ਮਰਨੇ ਉਤੇ ਸੋਕ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ ਸਗੋਂ ਭਾਣਾ ਮੰਨਣਾ। ਜੋ ਮੇਰੇ ਦੇਹਾਂਤ ਉਤੇ ਰੋਵੇਗਾ ਉਹ ਮੈਨੂੰ ਪਰਵਾਣ ਨਹੀਂ ਕਿਉਂਕਿ ਜੇਕਰ ਕਿਸੇ ਮਿੱਤਰ ਨੂੰ ਮਾਨ ਆਦਰ ਮਿਲ ਰਹਿਆ ਹੋਵੇ ਤਾ ਸਾਥੀ ਮਿਤ੍ਰਾਂ ਨੂੰ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਉਸ ਦੀ ਖੁਸ਼ੀ ਮਨਾਉਣ। ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਮੈਨੂੰ ਆਪਣੀ ਗੋਦ ਵਿਚ ਲੈ ਰਹਿਆ ਹੈ, ਸੋ ਇਸ ਸੁਭ ਮੌਕੇ ਉਤੇ ਸੋਕ ਕਰਨਾ ਸ਼ੌਭਦਾ ਨਹੀਂ। ਸਗੋਂ ਮੇਰੇ ਮਰਨ ਪਿਛੋਂ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨਾ ਤੇ ਹਰੀ ਕਥਾ ਦਾ ਪੁਰਾਣ ਪੜ੍ਹਨਾ। ਇਹੀ ਕਥਾ ਕੀਰਤਨ ਮੇਰਾ ਪਿੰਡ ਪੱਤਲ ਤੇ ਬਾਕੀ ਅੰਤਮ ਸੰਸਕਾਰ ਦਾ ਕ੍ਰਿਆ ਕਰਮ ਹੈ। ਅੱਜ ਤੋਂ ਗੁਰਿਆਈ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੂੰ ਸੌਂਪ ਦਿਤੀ ਗਈ ਹੈ ਤੇ ਉਹ ਇਸ ਗੱਦੀ ਦੇ ਮਾਲਕ ਹੋਣਗੇ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਇਸ ਆਦੇਸ ਉਤੇ ਸਰਬ ਸਿੱਖ-ਸੰਗਤ ਨੇ ਫੁਲ ਚੜ੍ਹਾਏ ਤੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਪੁੱਤਰ ਮੋਹਰੀ ਜੀ ਨੇ ਵੀ ਨਮਸਕਾਰ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਆਗਿਆ ਦਾ ਪਾਲਣ ਕੀਤਾ।

## गुरु ग्रंथ रत्नावली

## राग रामकली सह

'मेरे सिख सुणहु पुत भाई हो मेरे हरि भाणा आउ मैं पासि जीउ। हरि भाणा ग्र भाइआ मेरा हरि प्रभु करे सावासि जीउ। भगतू सति गुरु पुरख् सोई जिस् हरि भाणा भावए। अनंद अनहद वजिह वाजे हरि आपि गलि मेलावए। नूसी पूत भाई परवार मेरा मिन वेखह करि निरजासि जीउ। धुरि लिखिआ परवाणा फिरै नाही गुर जाइ हरि प्रभु पासि जीउ ।३। सतिगृरि माणै आपणे बहि परवारु सदाइआ। मत मै पिछै कोई रोवसी सो मै मूलि न भाइआ। मित् पैभै मित् विगसै जिस् मित की पैज भावए। तूसी वीचारि देखह पूत भाई हरि सतिगृरु पैनावए। सतिगृरु परतिख हौदै वहि राज् आपि टिकाइआ। सिम सिख वंघपं पूत भाई, रामदास पैरी पाइआ।४। अंते सतिगृरु वोलिआ मै पिछै कीरतन् करिअह निरवाणु जीउ। केसो गोपाल पंडित सदिअहु, हरि हरिकथा पढ़िह पुराण जीउ। हरि कथा पढ़ीऐ हरिनामु सुणीऐ बेबाणु हरिरंगु गुर भावए। पिंडु पतिल किरिआ दीवा फूल हरिसरि पावए। हरि भाइआ सतिग्र बोलिआ, हरि मिलिआ पूरखु सूजाणु जीउ। रामदास सोढी तिलकू दीआ, गुर सबदु सचु नीसाणु जीउ ।५।' रामकली

## बाबा सुन्दर

बाबा सुन्दर जी का जन्म 'मल्ला' वंश में हुआ था, और ये श्री गुरु अमरदास जी के वंशघरों में से थे। 'गुरु प्रताप सूरज नामक ग्रन्थ के रचियता के अनुसार बाबा सुन्दर जी के पिता का नाम 'आनन्द' और पितामह का नाम भाई मोहरी था। अनुश्रृति यह है कि श्री गुरु अमरदास जी के 'जोती जोत समाने' के तत्काल पञ्चात् बाबा सुन्दर जी ने श्री गुरु देव के अन्तिम उपदेश को 'सद्द' में दर्ज किया, परन्तु संभावना यह है कि भाई सुन्दर जी ने तृतीय श्री गुरु देव के 'जोती जोत समाने' के पश्चात वृद्धों से सुन-सुन कर उनके अन्तिम उपदेश को छन्दो-बद्ध किया हो।

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में सुन्दर जी की एक रचना संगृहीत है। वह रामकली राग में 'सदु' शीर्पक के नीचे दी गई है। इस 'सदु' में समस्त छै पद हैं। इस उपदेश में श्री गुरुदेव ने इसी तथ्य पर बल दिया है कि संसार नश्वर है, अतएव मेरे मरने पर शोक न करना, प्रत्युत इसे प्रमु की इच्छा कह कर धैर्य रखनाः मेरे शरीर त्याग पर रोने वाला व्यक्ति मुभे प्रिय नहीं है, कारण, यदि किसी मित्र को आदर-सम्मान की प्राप्ति हो रही हो तो उसके साथियों को उस पर प्रसन्न होना चाहिए। मगवान मुभे अपनी गोद में उठा रहे हैं, अतः इस शुभ अवसर पर शोक करना शोमा नहीं देता है। वास्तविक वात यह है कि मेरे शरीर-त्याग पर कीर्तन करना और हिर-कथा का ही पुराण पढ़ना। यह कथा-कीर्तन मेरा 'पिड-पत्तल' तथा अन्तिम संस्कार से सम्बद्ध अन्य किया कर्म है। आज मे गुरु-पद गुरु रामदास को समर्पित कर दिया गया है, वे ही इस गही के उत्तराधिकारी होंगे। श्री गुरु देव के इस आदेश को सब सिक्ख-संगत ने आदर के साथ स्वीकार किया, और श्री गुरु अमरदास जी के पुत्र मोहरी जी ने भी नमस्कार करके गुरु जी के आदेश का पालन किया।

#### **BABA SUNDER**

#### RAG RAMKALI SADD

"Hark, O my disciples, sons, brothers: My Lord Hath so Willed that I go now to Meet with him.

And I'm pleased with this His Will, for, the Lord hath Blest me so.

Yea, he alone is the Devotee, the Guru, the Purusha, who's pleased with the Lord's Will.

And when he's United with his God, within him ringeth the Unstruck Melody of Bliss;

O my kindreds, my sons, my brothers, discriminate ye thiswise and know.

That the Writ of God no one can erase: and the Guru will forsure enter into his God." (3)

The Guru so ordained that his kindreds be near him (towards the close of his earthly life).

And he instructed them all thus: "Pray weep not for me: and he, who doeth so, with him I'll be displeased.

For, a friend is in bloom when he seeeth a friend honoured.

Discriminate ye, and see that the Lord is going to clothe me with Robes (of Eternity)

The Guru, in his lifetime, hath passed on his throne to the next Guru:

So fall thou at the feet of Guru Ram Das; O my disciples, sons, kindreds and brothers". (4)

In the end the Guru said "After me, sing only the song of my detached God.

And call in only the Lord's Saints to utter the Gospel of God Yea, utter only the Lord's Gospel, hear only the Lord's Name, and carry me in the hearse of Lord's Love.

And, yea, offer my earthly remains to the God's Sea : let these be the last rites ye perform for me".

The Lord was pleased with what the Guru spoke and he Met with Him, the Wise Purusha,

And anointed he Ram Das of the Sodhi clan as the Guru, blessing him with the standard of the True Word (5)

## **BABA SUNDER**

Baba Sunder came of the Bhalla family of Guru Amar Das According to Gur Partap Surai, he was the son of Anand and grandson of Baba Mohri. It is generally believed that Baba Sunder collected the last sermons of Guru Amar Das in his sadd (the call) after the demise of the Guru. It is also probable that he might have listened to a recitation of the Guru's sermons by the elders and given them a poetic form. Baba Sunder's composition comprising six stanzas is to be found in Ram Kali raga under the title Sadd. The hymn emphasizes the transitoriness of this world and the consequent futility of all human tears rising from a sense of death and despair. It suggests that every one should accept death as the will of God. When someone is honoured, his friends should rejoice at his achievement.

Therefore, when God calls the Guru to His abode, it doesn't behave anyone to express sorrow on such an auspicious occasion. The hymn presents the Sikh view of death according to which the Guru enjoins on the followers to recite *Kirtan* and *bani*, which alone should constitute the last rites.

As ordained by the Guru, all the Sikhs and the Guru's son. Mohriji, agreed to abide by his advice and bowed before the New Master.

Guru Amardas, while alive, appointed the successor to his spiritual throne; he made all his disciples, relations, sons and brothers, bow at the feet of Ramdas.

## दुहु हुंब चडराब्छी

ਰਾਗ ਰਾਮਵਲੀ

ਲਹਣੇ ਦੀ ਫੇਰਾਈਐ ਨਾਨਕਾ ਦੋਹੀ ਖਟੀਐ।
ਜੀਤ ਓਹਾ ਜੁਗਤਿ ਸਾਇ ਸਹਿ ਕਾਇਆ ਫੇਰਿ ਪਲਟੀਐ।
ਜੁਲੇ ਸੁ ਛਤੂ ਨਿਰੇਜਨੀ ਮੀਲ ਤਖਤੁ ਬੈਠਾ ਗੁਰ ਹਟੀਐ।
ਕਰਹਿ ਜਿ ਗੁਰ ਫੁਰਮਾਇਆ ਸਿਲ ਜੋਗੂ ਅਲੂਣੀ ਚਟੀਐ।
ਲੇਗਰੁ ਚਲੇ ਗੁਰਸਬੀਦ ਹੀਰ ਤੋਟਿ ਨ ਆਵੀ ਖਟੀਐ।
ਖਰਚੇ ਦਿਤਿ ਖਸੰਮ ਦੀ ਆਪ ਖਰਦੀ ਖੈਰਿ ਦਬਟੀਐ।
ਹੋਵੈ ਸਿਫਤਿ ਖਸੰਮ ਦੀ ਨੂਰੁ ਅਰਸਹੁ ਕੁਰਸਹੁ ਝਟੀਐ।
ਤੁਧੂ ਫਿਠੇ ਸੰਚੇ ਪਾਤਿਸਾਹ ਮਲੁ ਜਨਮ ਜਨਮ ਦੀ ਕਟੀਐ।
ਸਚੁ ਜਿ ਗੁਰਿ ਫੁਰਮਾਇਆ ਕਿਉ ਏਦੂ ਬੋਲਹੁ ਹਟੀਐ।
ਪਤ੍ਰੀ ਕਉਲੁ ਨਾ ਪਾਲਿਓ ਕਰਿ ਪੀਰਹੁ ਕੰਨ੍ ਮੁਰਟੀਐ।
ਦਿਲਿ ਖੋਟੇ ਆਕੀ ਫਿਰੀਨ੍ਹ ਬੰਨ੍ਹ ਭਾਰੁ ਉਦਾਇਨ੍ਹਿ ਛਟੀਐ।
ਜਿੰਨਿ ਆਖੀ ਸੋਈ ਕਰੇ ਜਿੰਨਿ ਕੀਤੀ ਤਿਨੇ ਥਟੀਐ।
ਕਉਣੁ ਹਾਰੇ ਕਿਨਿ ਉਵਟੀਐ।੨।

# ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ

ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ ਰਾਅ ਭੱਟ ਸੀ ਜਿਸ ਨੇ ਸਤੇ ਨਾਲ ਰਲ ਕੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਵਿਚ ਵਾਰ ਲਿਖੀ ਹੈ। ਆਮ ਖਿਆਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਪਹਿਲੀਆਂ ਪੰਜ ਪਉੜੀਆਂ ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ ਰਚਿਤ ਹਨ ਤੇ ਅਖੀਟਲੀਆਂ ਤਿੰਨ ਸੱਤੇ ਦੀਆਂ ਕਿਰਤ ਹਨ। ਸੱਤਾ ਜਾਤ ਦਾ ਡੂਮ ਤੇ ਗੁਰੂ ਘਰ ਦਾ ਟਬਾਬੀ ਸੀ।

ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰੇ ਇਹ ਸਾਖੀ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਕਰਿਆ ਕਰਦੇ ਸਨ, ਇਕ ਵੇਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੀ ਲੜਕੀ ਦੀ ਸਾਦੀ ਦੇ ਮੇਕੇ ਤੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਪਾਸੇ ਮਾਇਆ ਮੰਗੀ ਤਾਂ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਯਥਾਯੋਨ ਮੱਦਦ ਕੀਤੀ ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਸ ਵਧੇਰੇ ਸੀ ਤੇ ਅਸੇਤੁਸ਼ਟ ਹੈ ਕੇ ਮੰਦਾ ਚੰਗਾ ਆਖਣ ਲਗੇ ਤੇ ਬਜ਼ੁਰਗ ਗੁਰੂਆਂ ਬਾਰੇ ਵੀ ਬੇਅਦਬੀ-ਭਰੇ ਸ਼ਬਦ ਕਹੇ। ਇਹ ਸੁਣ ਕੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਸਹਿਜ ਸੂਭਾ ਇਹ ਆਖਿਆ ਕਿ ਇਹ ਤਾਂ ਹੰਕਾਰ ਕਾਰਣ ਵਿੱਟ ਗਏ ਹਨ। ਨਤੀਜਾ ਇਹ ਹੋਇਆ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਫੋਟੇ ਦਾ ਰੋਗ ਹੋ ਗਇਆ ਤੇ ਅਤੀ ਦੁਖੀ ਹੋਏ। ਸਿਖ ਜਾਣਦੇ ਸਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੁਰ ਨਿੰਦਕਾਂ ਦੀ ਜੋ ਹਿਮੈਤ ਕਰੇਗਾ, ਉਸ ਦਾ ਵੀ ਮੂੰਹ ਕਾਲਾ ਕੀਤਾ ਜਾਏਗਾ। ਇਸ ਹਾਲਤ ਵਿਚ ਇਹ ਭਾਈ ਲੱਧੇ ਪਾਸ ਪਹੁੰਚੇ, ਸਾਰੀ ਵਿੱਚਿਆ ਦਸੀ ਤਾਂ ਭਾਈ ਲੱਧੇ ਨੇ ਪਰਉਪਕਾਰ ਕਰਨ ਲਈ ਆਪ ਹੀ ਮੂੰਹ ਕਾਲਾ ਕਰ ਲਇਆ ਤੇ ਖੋਤੇ ਤੇ ਸਵਾਰ ਹੋ ਕੇ ਲਾਹੌਰ ਤੋਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਹੁਰੂ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚਿਆ, ਨਾਲ ਰਬਾਬੀ ਸਨ। ਇਹ ਗੱਲ ਦੇਖ ਕੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਆਪ ਸਿੰਘਾਸਨ ਤੋਂ ਉਠ ਕੇ ਆਏ ਤੇ ਭਾਈ ਲੱਧੇ ਨੂੰ ਛਾਤੀ ਨਾਲ ਲਾਇਆ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਰਬਾਬੀਆਂ ਨੂੰ ਵੀ ਬਖਬ ਦਿਤਾ। ਇਸ ਸਮੇਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ-ਉਸਤੀਤ ਵਿਚ ਵਾਰ ਉਚਾਰਣ ਕੀਤੀ। ਵਾਰ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਗੁਰੂ-ਜੀਤ ਦੀ ਏਕਤਾ ਹੈ ਜੋ ਕਾਇਆ ਪਲਟਣ ਨਾਲ ਬਦਲਦੀ ਨਹੀਂ ਸਟੀਂ ਭਿੰਨ ਭਿੰਨ ਰੂਪਾਂ ਵਿਚ ਇਕੋ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਭਾਈ ਲਹਣੇ ਵਰਗੇ ਸੁਯੋਗ ਚੇਲੇ ਨੂੰ 'ਗੁਰੂ' ਬਣਾ ਕੇ ਇਕ ਨਵੀਂ ਪਿਰਤ ਪਾਈ ਅਤੇ ਨਵੇਂ ਧਰਮੀ ਰਾਜ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦ ਰੱਖੀ:

ਨਾਨਕ ਰਾਜ ਚਲਾਇਆ ਸਚੂ ਕੋਟ ਸਤਾਣੀ ਨੀਵ ਦੇ।

ਪਹਿਲੀਆਂ ਪੰਜ ਪਉੜੀਆਂ ਵਿਚ ਇਸੇ ਗੱਲ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕੀਤੀ ਹੈ ਤੇ ਇਸ ਤੋਂ ਕਈ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸੰਕੇਤ ਵੀ ਮਿਲਦੇ ਹਨ ਜਿਵੇਂ ਸਿਖਾਂ ਤੇ ਪੁੱਤਰਾਂ ਦੀ ਡੂੰਘੀ ਪੜਤਾਲ ਬਾਦ ਗੁਰਿਆਈ ਸੌਂਪਣਾ, ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇ ਲੰਗਰ ਵਿਚ ਘਿਆਲੀ ਖੀਰ ਦੀ ਵਰਤੋਂ, ਹੁਦਦਵਾਰੇ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਦੀ ਰੋਣਕ. ਦੂਜੇ ਗੁਰੂ ਦਾ ਖਡੂਤ ਵਿਚ ਜ਼ੋਤਿ ਜਗਾਉਣਾ ਤੇ ਨਿੰਦਕਾਂ ਦਾ ਮੂੰਹ ਦੀ ਖਾਣਾ ਆਦਿ। ਵਾਰ ਭਾਵੇਂ ਛੋਟੀ ਹੈ ਪਰ ਰਬਾਈਆਂ ਦੀ ਆਪਣੇ ਸ਼ੈਲੀ ਤੇ ਬੋਲੀ ਦੀ ਨਿਵੇਕਲੀ ਰੂਪ-ਰੇਖਾ ਕਾਰਣ ਇਹ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮਹੱਤਵ ਰਖਦੀ ਹੈ।

#### भाई वलवंड

### राग रामकली

'लहणे दी फेराईए नानका दोही खटाएं। जोति ओहा जुगति साड सिंह काडआ फेरि पलटीएं। भुलै सु छतु निरंजनी मिल तखतु बैठा गुर हटीएं। करिंह जि गुर फुरमाडआ सिल जोगु अलूणी चटीएं। लंगरु चलै गुरसविद हरि तोटि न आवी खटीएं। खरचे दिति खसंम दी आप खहदी खैरि दबटीएं। होटै मिफति खसम दी नूरु अरसहु कुरसहु फटीएं। तुघ डिठे मचे पातिशाह मलु जनम जनम दी कटीएं। सचु जि गुरि फुरमाडआ किउ एदू वोलहु हटीएं। पुत्री कउलु न पालिओ करि पीरहु कंनु मुरटीएं। दिलि खोटै आकी फिरन्हि वंन्ह भारु उचाडिन्ह छटीएं। जिनि आखी मोई करे जिनि कीनी निनै थटीएं। कउण् हारे किनि उवटीएं।२।'

### राय बलवंड

राय बलवड जाति का माट था। इसने मत्ते के साथ मिलकर गुरु ज्योति की स्तुति में 'वार' लिखी है। यह वार रामकली राग मे है, और इसमें आठ 'पौडियां' (छद) है। प्रायः विश्वास किया जाता है कि प्रथम पाच 'पौड़ियां' राय वलवंड की लिखी हुई है, और अन्तिम नीन मने की। सत्ते का जन्म इस जाति (पजाब में मिरामी-जैसी ही एक जाति) में हुआ था।

िसन्त इतिहास मे प्रमिद्ध है कि राय बलवंड और सत्ता दोनों श्री गुरु अर्जन देव जी (गुरुगर्धकाल १५८१ में १६०६ ई.) की सेवा में उपस्थित रह कर कीर्तन किया करने थे। एक बार इन्होंने अपनी कन्या के विवाह के अवसर पर श्री गुरु देव से आधिक महायता की प्रार्थना की। उन्होंने यथायोग्य महायता कर दी। परन्तु इन प्रार्थियों को सन्तोप न हुआ, और इन्होंने श्री गुरु देव तथा वृद्धजनों को अपशब्द कहे। यह मृत कर श्री गुरु देव के मृत्व में सहज स्वमाव निकल गया कि ये लोग तो 'अहंकार कारण फटे गए' है (अहंकार के कारण विगड गए है)। परिणामनः इन लोगों को 'फेटे' (चर्म के फटने) का रोग लग गया। ये बहुत दुःनित हुए। 'जो इन गुरु-निन्दकों का पक्ष ग्रहण करेगा उसका भी मृंह काला किया जायगा', इस विचार में किसी मिक्द ने इनकी सहायता न की। अन्त में हताश होकर ये माई लढ़े के समीप गए। इनकी दुर्गति पर दया करके भाई लढ़े ने इन्हें विश्वास दिलाया कि मैं श्री गुरु देव में तुम्हारा अपराध क्षमा करवा दूगा। उसने स्वयंम अपना मृह काला कर लिया और स्वेच्छा से गये पर चढ़ कर लाहौर में अमृतमर आया। उसके साथ बलवंड और मत्ता भी श्री गुरु देव के द्वार पर पहुंचे। लढ़े की परोपकार मावना और मान-त्याग में प्रसन्न होकर श्री गुरु देव ने गद्दी में उठ कर उसको हृदय में लगाया, और उन दोनों अपराधियों रवावियों को भी क्षमा प्रदान की। इस अवसर पर इन्हों रवावियों ने श्री गुरु देव की स्तुति में एक 'वार' गाई। 'वार' का प्रतिपाद्य विपय गुरु-शरीरों में प्रकट होने वाली ज्योतियों की एकता है। शरीर-परिवर्तन होने पर उस ज्योति में परिवर्तन नहीं होता है, वह मिन्न-मिन्न गुरु-शरीरों में एक रूप रहती है। श्री गुरु नानक देव जी ने माई लहणे-जैसे सुपात्र विपय को गुरु-गदी देकर एक नवीन प्रया प्रचलित की, और नवीन धर्मिक राज्य की नीव रखी:——

# 'नानक राज चलाइआ सचु कोट सताणी नीव दै ।'

इस 'वार' की प्रथम पांच 'पौड़ियों' में इसी तथ्य का व्याख्यान है। इस वार से कई ऐतिहासिक सकेत भी प्राप्त होते हैं। यया, गुरु-पद के अधिकारी का निक्चय करते समय सिक्सों तथा पुत्रों के गुण-अवगुणों पर गंभीर दृष्टिपात करने के पक्चात् मुपात्र को उत्तराधिकारी घोषित करना, श्री गुरु अंगद देव जी के 'लंगर' (भोजन-गृह) में घृत-मिश्रित खीर का वितरण, गुरु-द्वार पर 'सिक्ब-मंगतों' की मीड़-माइ, खडूर (जिला अमृतसर) में श्री गुरु देव द्वारा ज्योति का जगाना, निन्दकों का लिजत होना इत्यादि। यद्यपि यह 'वार' आकार मे लघु है, तथापि को अपनी कृद्धियों ही जैली और अपनी ही निराली मापा में लिखी गई है। इस हेतु साहित्य में इसका एक विशिष्ट स्थान है।

#### GURU GRANTH RATNAVALI

#### RAG RAMKALI

Because of the devoted service of Lehna Nanak proclaimed him his successor. The same divine light of Nanak shines in Him. His ways of life are the same. Only the body he has changed. An umbrella of spiritual sovereignty is held over his head. As he occupies the throne of Guruship. With unstinted devotion he served Guru Nanak. And followed the arduous path Leading to union with God. Food was given free From the Guru's inexhaustible store. Out of the infinite aifts of the Lord, He himself partakes of much And bestows freely on others. The praises of God are sung. And His grace, like light, descends from heaven: A glimpse of you, O True King, Is enough to wash the sins of thousands of births. Truely has Guru Nanak made Angad his successor How can we desist from proclaiming this truth: Guru Nanak's sons did not obey him They turned their backs to the True Guru. Insincere were their hearts. Defiant were their attitudes. Loads of sins they carried on their heads. Guru Nanak appointed him the Guru. Through him, Nanak himself reigns as the Guru, He who has imparted the Guruship. Has brought about all this; Lo. who has won and who hast lost?

# **BHAI BALWAND**

Rai Balwand was a Muslim bard who, in collaboration with Satta, composed a var in praise of the Guru. Written in Ram Kali raga it comprises eight stanzas. It is generally believed that the first five stanzas were composed by Rai Balwand and the last three by Satta, the drummer and rebeck-player of the House of Nanak

According to Sikh history, Rai Balwand used to recite 'Kirtan' in the Guru's durbar. Once he asked the Guru for an exorbitant amount of money for his daughter's marriage. The Guru gave him reasonable assistance; but, this did not satisfy him. He started disparaging him and cast aspersions upon the other Gurus, too. Upon hearing this, the Guru said that the bard had become inflated with ego. This proved a curse for Balwand who got stricken with flatulence and was in a state of terrible agony. The Sikhs knew that if they pleaded for these detractors of the Gurus, they would have their faces blackened. So, they went to a great Sikh. Bhai Ladha, and told him of Balwand's fall from grace. Subjecting himself to the prescribed punishment by blackening his face and riding a donkey from Lahore to Amritsar, Bhai Ladha, accompanied by the rebeck-players, sought to restore them to the Guru's good graces. After seeing this, the Guru got down from his seat, embraced Bhai Ladha and forgave the bards, who composed a ballad on this occasion. The theme of the ballad is the spiritual unity of all the Gurus. Guru Nanak had established a new tradition by making his tried disciple, Bhai Lehna, his successor. Thus he had laid the foundation of a new *Dharma*.

Nanak established the kingdom of God on earth and set up the citadel of truth on a sound foundation. The first five stanzas of the composition are an elaboration of this idea. The ballad chronicles some of the proudest traditions and achievements of the Sikh faith. Despite its brevity, it enjoys a special place because of the nobility of its conception and the felicity of its expressions.

#### ਭਾਈ ਸੱਤਾ

#### ਜਾਗ ਰਾਮਕਲੀ

ਚਾਰੇ ਜਾਗੇ ਚਹੁ ਜੁਗੀ ਪੰਚਾਇਣੁ ਆਪੇ ਹੋਆ।
ਆਪੀਨੈ ਆਪੁ ਸਾਜਿਓਨੁ ਆਪੇ ਹੀ ਥੇਮਿ ਖਲੌਆ।
ਆਪੇ ਪਟੀ ਕਲਮ ਆਪਿ ਆਪਿ ਲਿਖਣਹਾਰਾ ਹੌਆ।
ਸਭ ਉਮਤਿ ਆਵਣ ਜਾਵਣੀ ਆਪੇ ਹੀ ਨਵਾ ਨਿਰੇਆ।
ਤਖਤਿ ਬੈਠਾ ਅਰਜਨ ਗੁਰੂ ਸਤਿਗੁਰ ਕਾ ਖਿਵੇਂ ਚੰਦੌਆ।
ਉਗਵਣਹੁ ਤੇ ਆਥਵਣਹੁ ਚਹੁ ਚਕੀ ਕੀਅਨੁ ਲੌਆ।
ਜਿਨ੍ਹੀ ਗੁਰੂ ਨ ਸੇਵਿਓ ਮਨਮੁਖਾ ਪਇਆ ਮੌਆ।
ਦੂਣੀ ਚਉਣੀ ਕਰਾਮਾਤਿ ਸਚੇ ਕਾ ਸਚਾ ਢੌਆ।
ਚਾਰੇ ਜਾਗੇ ਚਹੁ ਜੁਗੀ ਪੰਚਾਇਣ ਆਪੇ ਹੌਆ।
ਦ

## ਕਾਈ ਸੱਤਾ

ਭਾਈ ਸੱਤਾ, ਬਲਵੌਂਡ ਦਾ ਸਾਥੀ, ਜਾਤ ਦਾ ਡੂਮ, ਗੁਰੂ ਘਰ ਦਾ ਰਬਾਬੀ ਸੀ ਜੋ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਕਰਿਆ ਕਰਦਾ ਸੀ। ਦੌਵੇਂ ਸਾਥੀ ਇਕੱਠੇ ਹੀ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨਾਲ ਨਾਰਾਜ਼ ਹੋ ਗਏ ਤੇ ਕੀਰਤਨ ਛੱਡ ਦਿਤਾ। ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ ਤੇ ਸੱਤਾ ਦੌਵੇਂ ਹੀ ਸਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਰਲ ਕੇ ਰਾਮਕਲੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਇਕ ਵਾਰ ਲਿਖੀ ਹੈ। ਵਾਰ ਦੀ ਅੰਦਰਲੀ ਗਵਾਹੀ ਤੋਂ ਇਉ-ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਪਹਿਲੀਆਂ ਪੰਜ ਪਉੜੀਆਂ ਦਾ ਕਰਤਾ ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ ਹੈ ਤੇ ਬਾਦ ਦੀਆ ਤਿੰਨ ਪਉੜੀਆਂ ਭਾਈ ਸੱਤੇ ਦੀਆ ਰਚੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਹਨ ਛੇਵੀਂ ਪੳੜੀ ਵਿਚ ਸੱਤੇ ਦਾ ਨਾਮ ਆਉਂਦਾ ਹੈ:

ਦਾਨ੍ਰ ਜਿ ਸਤਿਗੁਰ ਭਾਵਸੀ ਸੌ ਸਤੇ ਦਾਨੂ ।੬।

1. 其一一一日中日

ਸੱਤੇ ਨੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ, ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਤੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਵਡਿਆਈ ਗਾਈ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਸਾਨੂੰ ਇਹ ਵੀ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਲਹਿਰ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਵਧ ਫੁਲ ਰਹੀ ਸੀ ਤੇ ਉਸ ਵਿਚ ਗੁਰੂ-ਜੱਤਿ ਦੀ ਏਕਤਾ ਉਤੇ ਕਿੰਨੀ ਟੇਕ ਸੀ, ਇਹ ਗੱਲ ਇਸ ਵਾਰ ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ 'ਟਿਕੇ ਦੀ ਵਾਰ' ਵੀ ਕਹਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਵੀ ਤਿਲਕ ਦੇਣ ਦੀ ਰਸਮ ਹੁੰਦੀ ਤਾਂ ਇਹ ਪਉੜੀਆਂ ਗਾਏ ਜਾਣ ਦਾ ਰਿਵਾਜ ਰਹਿਆ ਹੈ।

## राग रामकली

'चारे जागे चहुं जुगी पंचाइणु आपे होआ। आपी नै आपु साजिओनु आपे ही थंमि खलोआ। आपे पटी कलम आपि आपि लिखणहारा होआ। सम उमित आवण जावणी आपे ही नवा निरोआ। तस्ति बैठा अर्जन गुरु सितगुर का खिबै चंदोआ। उगवणहु तैआथवणहु चहु चकीं कीअनु लोआ। जिन्ही गुरु न सेविओ मनमुखा पदआ मोआ। दुणी चउणी करामाति सचे का सचा ढोआ। चारे जागे चहुं जुगी पंचाइण आपे होआ। ।।

# भाई सत्ता

भाई सत्ता वलवंड का साथी, जाति का 'डूम' और गुरु-घर में सारंगी-वादक था। यह श्री गुरु अर्जन देव जी के दरवार में 'कीर्तन' किया करता था। एक वार वलवंड ओर सत्ता दोनों साथियों के मन में एक साथ गुरु देव के प्रति कोप से भर गए, और इन्होंने गुरु-घर में 'कीर्तन' करना छोड़ दिया। बाद में मनो-मालिन्य दूर हो जाने पर इन दोनों ने मिल कर रामकली राग में एक 'वार' लिखी। 'वार' के अन्तः साक्ष्य से यह अनुमान होता है कि प्रथम पांच 'पौड़ियों' का प्रणेता राय वलवंड है, और अन्तिम तीन का माई सत्ता। छठी 'पौड़ी' में सने का नाम आता है:——

'दानु जि सतिगुर भावसी सो सते दाणु ।६।'

सत्ते ने श्री गुरु अमरदास जी, श्री गुरु रामदास जी और श्री गुरु अर्जन देव जी की स्तुति की है। इस रचना में सिक्ख सम्प्रदाय की उन्नति की प्रगति का भी पता लगता है। यह 'वार' सूचित करती है कि मिन्न-मिन्न गुरु-शरीरों में प्रकट होने वाली गुरु-ज्योति सिक्ख-समाज में एक ही मानी जाती थी। इस तथ्य की सूचना देने के कारण इस 'वार' का मूल्यविशेष है। तिलक के समय इन 'गौड़ियों' के गान की प्रथा प्रचलित रह चुकी है, इस हेतु यह वार 'टिके दी वार' (तिलक की वार) भी कहलाती है।

#### **BHALSATTA**

#### RAG RAMKALI

The four (Gurus) Illumined their own times, and then came Arjan, their very soul. Yea, he was by himself created, and he himself became his own support He himself became the tablet, the pen, the scribe (of his destiny) And though his followers were subject to coming and going, he himself was ever fresh,

ever new

The Gury Area is seeted on Nasak's Throng: Lo, how speckles his star studded capabil.

The Guru Arjan is seated on Nanak's Throne: Lo, how sparkles his star-studded canopy! From where the sun rises to where it setteth, the Guru Illumines all the four corners (of the earth)

Yea, they who served not the Guru, the self-minded egotists, were destroyed (by God) This, yea, is the True God's Blessing on thee that thy glory hath increased four-fold The four (Gurus) Illumined their own times, and then came the Fifth Guru Arjan, their very soul (8)

### **BHAI SATTA**

Bhai Satta, a companion of Balwand and a drummer by profession, was a rebeck-player of the Guru He used to recite *Kirtan* in Guru Arjan's *durbar* Both the brothers fell out with the Guru and gave up *Kirtan* Later, they jointly composed a ballad in Ramkali *raga*. It appears that the first five stanzas were composed by Rai Balwand and the last three by Bhai Satta, whose name figures in the sixth stanza Satta says that true charity is that which is acceptable to the Lord

Satta has eulogised Guru Amar Das, Guru Ram Das and Guru Arjan Dev in his composition. The ballad indicates that the Sikh movement was gaining momentum at that time.

A special feature of this *var* is the oneness in spirit of the Gurus. It is also known as the *Var* of Tikka. Whenever a new Guru was installed, this composition was sung

#### PART IV

BHATT KALSAHAR
BHATT JALAP
BHATT KIRAT
BHATT BHIKHA
BHATT SALH
BHATT BHALH
BHATT NALH
BHATT GAYAND
BHATT MATHURA
BHATT BALH
BHATT HARIBANS

ਭੱਟ-ਬਾਣੀ

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅੰਤਲੇ ਭਾਰ ਵਿਚ ਕੋਈ 20 ਪੰਨੇ ਭੱਟ ਬਾਣੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਦਾ ਬਿਊਰਾ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ।

| ਨਾਮ ਭੱਟ        | ਸਵਈਏ ਮਹਲੇ<br>ਪਹਿਲੇ ਕੇ | ਸਵਈਏ ਮਹਲੇ<br>ਦੂਜੇ ਕੋ | ਸਵਈਏ ਮਹਲੇ<br>ਤੀਜੇ ਕੇ | ਸਵਈਏ ਮਹਲੇ<br>ਚੌਥੇ ਕੇ | ਸਵਈਏ ਮਹਲੇ<br>ਪੰਜਵੇਂ ਕੇ | ਕੁਲ ਜੌੜ      |
|----------------|-----------------------|----------------------|----------------------|----------------------|------------------------|--------------|
| 1. ਕਲਸਹ        | াৰ 10                 | 10                   | 9                    | 13                   | 12                     | 54           |
| 2 ਜਾਲਪ         | -                     | _                    | 5                    | •                    | -                      | 5            |
| 3, ਕੀਰਤ        | . –                   | _                    | 4                    | 4                    | ****                   | 8            |
| 4. ভিঁধা       | -                     | Controls.            | 2                    |                      |                        | 2            |
| <b>5. ਸਲ</b> ਕ | ****                  |                      | 1                    | 2                    | ~                      | 3            |
| <b>6. ভ</b> ਲਯ |                       |                      | 1                    |                      | _                      | 1            |
| 7. ਨਲਯ         |                       |                      |                      | 16                   | _                      | 16           |
| ੪. ਗਯੰਦ        | _                     | -                    |                      | 13                   | ***                    | 13           |
| ੪. ਮਬੁਰਾ       |                       |                      | - derena             | 7                    | 7                      | 14           |
| 10. ঘডন        | *****                 |                      | -                    | 5                    | ****                   | 5            |
| 11. ਹਰਿਬੇਸ     |                       |                      |                      | _                    | 2                      | 2            |
|                |                       |                      |                      |                      |                        | ************ |
| Ť              | ia 10                 | 10                   | 20                   | 60                   | 21                     | 123          |

ਇਹ ਭੱਟ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਗਿਆਰਾਂ ਸਨ ਅਤੇ ਗੁਰੂ-ਘਰ ਦੇ ਨਿਕਟਵਰਤੀ ਸਨ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਪ੍ਰਮਾਣੀਕ ਵਾਕਫੀ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਨਾ ਹੀ ਗੁਰੂ-ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਭੱਟਾਂ ਦੀ ਦਰਜ ਹੋਈ ਬਾਣੀ ਤੋਂ ਕੁਝ ਅਨੁਮਾਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰੇ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗੁਰੂ-ਘਰ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧ ਬਾਰੇ ਲਗਏ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ ।

- (1) ਇਹ ਭੱਟ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਦਰਜ ਹੈ, ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਵਸਨੀਕ ਸਨ। ਹੁਣ ਕੁਝ ਭੱਟ ਵਹੀਆਂ ਦੇ ਅਧਾਰ ਤੇ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਸੁਲਤਾਨ ਪੁਰ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਸਨ। ਜਿਥੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਵੀ 13 ਸਾਲ ਦੇ ਕਰੀਬ ਮੋਦੀ ਖਾਨੇ ਦੀ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਰਹੇ ਸਨ। ਇਹ ਵੀ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਭੱਟ ਭਿੱਖਾ ਦੇ ਪੁੱਤਰ ਜਾਂ ਭੜੀਜੇ ਸਨ।
- (2) ਭੱਟ-ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਪੰਜ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਦੇ ਸਵਈਏ ਹਨ। ਇਹ ਸਵਈਏ ਮਹਲੇ ਪਹਿਲੇ ਕੇ.ਸਵਈਏ ਮਹਲੇ ਦੂਜੇ ਕੇ ਆਦਿ ਸਿਰਲੇਖਾਂ ਅਧੀਨ ਵੰਡੇ ਹੋਏ ਹਨ। ਭਾਵੇਂ ਭੱਟ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਉਸਤੀਤ ਹੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਵੀ ਹੈ ਪਰ ਕਿਸੇ ਪੱਖੋਂ ਇਹ ਨਹੀਂ ਸਿਧ ਹੁੰਦਾ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਫੁੱਟਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੋਈ ਭੱਟ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਹਾਜ਼ਰ ਹੋਇਆ ਹੋਵੇ ਜਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਮਿਲਿਆ ਹੋਵੇ। ਭੱਟ-ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਜੋ ਇਸ਼ਾਰਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ. ਉਹ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ. ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦਾ ਦਰਬਾਰ ਰਹਿਆ। ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਭੱਟ ਵਿਸੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਭੱਟ ਭਿੱਖਾ ਜੋ ਸਾਰੇ ਭੱਟਾਂ ਦਾ ਬਜ਼ੁਰਗ ਸੀ, ਉਥੇ ਹਾਜ਼ਰ ਹੋਇਆ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਪੁੱਤਰ, ਭਤੀਜੇ ਵੱਖ ਵੱਖ ਸਮਿਆਂ ਤੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਹਾਜ਼ਰ ਹੁੰਦੇ ਰਹੇ ਹੋਣ। ਇਹ ਵੀ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਸਾਰੇ ਭੱਟ ਇਕੱਠੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਹੀ ਹਾਜ਼ਰ ਹੋਏ ਹੋਣ ਅਤੇ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸਵਈਏ ਉਚਾਰੇ ਹੋਣ।

ਭੱਟ ਭਿੱਖੇ ਦਾ ਇਹ ਸਵਈਆ ਇਤਿਹਾਸਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਮਹਾਨਤਾ ਰਖਦਾ ਹੈ। ਰਹਿਓ ਸੇਤ ਹਉ ਟੋਲਿ ਸਾਧ ਬਹੁਤੇਰੇ ਡਿਠੇ। ਸੈਨਿਆਸੀ ਤਪਸੀਅਹ ਮੁਖਰ ਏ ਪੰਛਿਤ ਮਿਠੇ।

### भट्ट वाणी

ਬਰਸੁ ਏਕੁ ਹਉ ਫਿਰਿਓ ਕਿਨੇ ਨਹੁ ਪਰਚਉ ਲਾਯਉ। ਕਰਤਿਅਹ ਕਰਤੀ ਸੁਣੀ ਰਹਤ ਕੋ ਖੁਸੀ ਨ ਆਯਉ। ਹਰਿਨਾਮੁ ਛੋਡਿ ਦੂਜੇ ਲਗੇ ਤਿਨ੍ਹ ਕੇ ਗੁਣ ਹਉ ਕਿਆ ਕਰਉ। ਗੁਰੂ ਦਿਯ ਮਿਲਾਯਉ ਭਿਖਿਆ ਜਿਵ ਤੂ ਰਖਹਿ ਤਿਵ ਰਹਉ।

(3) ਇਹ ਭੱਟ ਆਪਣੇ ਪਿਤਾ-ਪੁਰਖੀ ਧਰਮ ਕਰਕੇ ਅਤੇ ਸੰਸਕਾਰਾ ਕਰਕੇ ਸਰਗੁਣ ਸਰੂਪ ਦੇ ਉਪਾਸ਼ਕ ਸਨ। ਗੁਰੂਆ ਦੀ ਉਪਮਾਂ ਕਰਦਿਆਂ ਵੀ ਇਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਰਾਮ ਜੀ ਅਤੇ ਕਿਸਨ ਜੀ ਦੇ ਰਪ ਵਿਚ ਚਿਤਵਦੇ ਹਨ।

> ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿ ਜੀਉ । ਕਵਲਨੈਨ ਮਧੁਰਬੈਨ ਕੋਟਿ ਸੈਨ ਸੰਗ ਸੰਭ, ਕਹਤ ਮਾ ਜਸੌਦ ਜਿਸਹਿ ਦਹੀ ਭਾਤੁ ਖਾਹਿ ਜੀਉ ।

- (4) ਭੱਟ ਬਾਣੀ ਦੇ ਸਮੁੱਚੇ ਰੂਪ ਤੋਂ ਇਹ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਟੋਲੇ ਦਾ ਮੁਖੀ ਭੱਟ ਕਲਜਹਾਰ ਸੀ। ਇਸ ਦਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਭੱਟ ਬਾਣੀ ਦੇ ਕੁਲ ੧੨੩ ਸਵਈਆਂ ਵਿਚੋਂ ੫੪ ਸਵਟੀਏ ਇਕੱਲੇ ਭੱਟ ਕਲਸਹਾਰ ਦੀ ਰਚਨਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਭੱਟ ਨੇ ਪੰਜੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਵਿਚ ਹੀ ਸਵਟੀਏ ਰਚੇ ਹਨ।
- (5) ਭੱਟ ਬਾਣੀ ਦਾ ਮੁਖ ਆਸਾ ਗੁਰ ਉਸਤਤਿ ਕਰਨਾ ਹੈ ਅਤੇ ਐਸਾ ਕਰਦਿਆਂ ਗੁਰੂ ਇਤਿਹਾਸ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਉਸਤਤਿ ਭੱਟਾਂ ਨੇ ਵਧੇਰੇ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਜੋਤਿ ਜਾਂ ਗੁਰੂ ਸੰਸਥਾ ਦੀ ਕੀਤੀ, ਨਾ ਕਿ ਗੁਰ ਵਿਅਕਤੀ ਦੀ ? ਮਹਾਨਤਾ ਜਿਥੇ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਦਰਸਾਈ ਹੈ, ਉਹ ਇਸ ਸਿਧਾਤ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਵਿਅਕਤੀ ਇਸ ਲਈ ਮਹਾਨ ਗੁਰੂ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਜੋਤਿ ਵਾਲੇ ਸਾਰੇ ਲੱਛਣ ਤੇ ਖੁਬੀਆਂ ਮੌਜਦ ਹਨ।
- (6) ਭੱਟ-ਜਾਤੀ ਸਾਰੇ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਵਿਚ ਮੌਜੂਦ ਹੈ ਅਤੇ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਆਮ ਕਰਤੱਵ ਯੋਧਿਆ ਦੀ ਬੀਰਤਾ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਕਰਨਾ ਹੁੰਦਾ ਸੀ। ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਕਈ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟ ਕੁਲਾਂ ਦੇ ਨਿਸਚਿਤ ਭੱਟ ਹੋ ਗਏ ਅਤੇ ਉਹ ਉਸ ਕੁਲ ਦੀ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ਕਵਿਤਾ ਲਿਖਦੇ ਸਨ। ਪਰ ਜਿਹੜੇ ਭੱਟ ਗੁਰੂ ਘਰ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਕਰ ਰਹੇ ਸਨ ਉਹ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਆਰਥਿਕ ਆਸ਼ੇ ਅਨੁਸਾਰ ਨਹੀਂ ਸਨ ਕਰ ਰਹੇ ਸਗੋਂ ਉਹ ਸਰਧਾਲੂ ਸਿੱਖ ਸਨ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾ ਨੂੰ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ, ਉਨ੍ਹਾ ਦੇ ਉਦੇਸਾਂ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਦਾ ਪੂਤਾ ਵਿਸਵਾਸ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾ ਦੇ ਇਕ ਇਕ ਅੱਖਰ ਵਿਚੋ ਪ੍ਰਤੱਖ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਜੋ ਵੀ ਰਚਨਾ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ, ਗੁਰੂ ਭਗਤ ਹੋ ≢ ਕਾਰਨ, ਸ਼ਰਧਾ ਵਿਚ ਭਿੱਜ ਕੇ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ।
- (7) ਭੱਟਾਂ ਦੀ ਇਕ ਆਪਣੀ ਸ਼ੈਲੀ ਬਣ ਚੁਕੀ ਸੀ। ਉਸੇ ਸ਼ੈਲੀ ਵਿਚ ਉਹ ਗੁਰੂ ਉਸਤੀਤ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ੈਲੀ ਵਿਚ ਅਤਿ-ਕਥਨੀ, ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ, ਸ਼ਬਦ-ਭਰਮਾਰ, ਚਮਕ-ਦਮਕ ਖੜਕੇ-ਦੜਕੇ ਵਾਲੀ ਸ਼ਬਦ-ਚੌਣ, ਕਾਫੀਏ ਦੇ ਉਚੇਚੇ ਉਪਰਾਲੇ ਆਦਿ ਹਨ। ਸਤਰਾਂ, ਸ਼ਬਦਾ ਅਤੇ ਬਿੰਬਾ ਨੂੰ ਮੁੜ ਮੁੜ ਦੁਹਰਾਇਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਭਾਰਤੀ ਮਿਥਿਹਾਸ ਦੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਅਤੇ ਮਿਥਿਹਾਸਿਕ ਪਾਤਰਾਂ ਵਲ ਆਮ ਸੰਕੇਤ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਨਾ ਦੀ ਰਚਨਾ ਦਾ ਆਪਣਾ ਹੀ ਵਿਸੇਜ ਵਾਯੁਮੰਡਤ ਹੈ।
- (8) ਭੱਟ-ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਸੰਕਲਨ ਵਿਚ ਮੌਜੂਦ ਸੀ ਜੋ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਸੰਨ 1604 ਵਿਚ ਮੁਕੰਮਲ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਸਪਸਟ ਹੈ ਕਿ ਸਾਰੀ ਭੱਟ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਮੌਜੂਦ ਸੀ ਜਾਂ ਇਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਹੀ ਸੁਣਾਈ ਗਈ ਸੀ ਜਿਵੇਂ, ਰਾਇ ਬਲਵੰਡ ਅਤੇ ਸੱਤੇ ਦੀ ਵਾਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੋ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਹੀ ਉਚਾਰਨ ਹੋਈ ਸੀ।

## गुरु प्रंथ रत्नावली

भट्ट वाणी श्री गुरु ग्रन्थ साहिब के अन्त में, लगभग बीस पत्रों में. भट्ट वाणी संगृहीत है। इसका विवरण नीने दिया जाता है।

| ऋम<br>संख्या | भट्ट का नाम | प्रथम<br>महले के<br>सवय्ये | द्वितीय<br>महले के<br>सवय्ये | तृतीय<br>महले के<br>सवय्ये | चतुर्थ<br>महले के<br>सवय्ये | पंचम<br>महले के<br>सवय्ये | योग |
|--------------|-------------|----------------------------|------------------------------|----------------------------|-----------------------------|---------------------------|-----|
| ۶            | कलसहार      | १०                         | १०                           | 3                          | १३                          | १२                        | ५४  |
| २            | जानप        |                            | Marie of Street              | ×                          | platence                    |                           | પ્ર |
| 3            | कीरत        |                            |                              | 8                          | 8                           | *****                     | 5   |
| 8            | भियवा       |                            | pair 9 1990                  | २                          | ********                    | -                         | २   |
| ų            | सल्ह        | -                          | -                            | १                          | ą                           |                           | ş   |
| Ę            | भल्ह        |                            |                              | १                          | -                           |                           | १   |
| ૭            | नल्ह        | ***                        |                              |                            | १६ -                        | -                         | १६  |
| ٠            | गयन्द       | *****                      |                              |                            | १३                          | ,                         | १३  |
| 3            | मथुरा       |                            |                              |                            | ৬                           | છ                         | १४  |
| १०           | वल्ह        |                            |                              |                            | X                           | ****                      | ų   |
| 9.8          | हरिबंस      | ~-                         |                              |                            |                             | २                         | २   |
|              |             | १०                         | १०                           | २२                         | Ęo                          | २१                        | १२३ |

इन मट्टों की संख्या ग्यारह थी, और ये गुरु-घर के निकटवर्ती थे।

इन मट्टों की जीवनियों के सम्बन्ध में प्रमाशिक ऐतिहासिक सामग्री उपलब्ध नहीं है। न ही इतिहास मे यह ज्ञात होता है कि गुरु-घर के साथ इनके विशेष सम्बन्ध क्या थे। परन्तु श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में संकलित इनकी वाणियों मे इनकी जीवनियों एवं गुरु-घर के साथ इनके सम्बन्धों के विषय मे कुछ अनुमान किया जा सकता है।

जिन भट्टों की वाणियां श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में संकलित हैं वे पंजाब के निवासी थे। अब कितपय भट्ट बहियों से पता लगा है कि ये लोग उसी सुलतानपुर लोधी के निवासी थे जहां श्री गुरु नानक देव जी ने मोदी खाने की सेवा में प्रायः तेरह वर्ष व्यतीत किए थे। यह भी पता लगता है कि ये भट्ट लोग भट्ट भिक्खा के पूत्र अथवा भतीजे थे।

मट्ट-वाणी में प्रथम पांच गुरु देवों की स्तुति के सबय्ये हैं। ये सबय्ये प्रथम महले के सबय्ये, द्वितीय महले के सबय्ये इत्यादि कम में विभवत हैं। यद्यपि इन सबय्यों में श्री गुरु नानक देव जी तथा श्री गुरु अंगद देव जी की भी स्तुति की गई है, तथापि यह, किसी रूप में भी, सिद्ध नहीं होता है कि इनमें से कोई मट्ट श्री गुरु नानक देव जी के दरबार में उपस्थित हुआ हो या उनसे मिला हो। इस वाणी से केवल इतनी संभावना होती है कि कदाचित् कोई मट्ट गोइन्दवाल में श्री गुरु देव जी के दरबार में उपस्थित हुआ था। गोइन्दवाल में श्री गुरु अमरदास जी, श्री गुरु नामदास जी और श्री गुरु अर्जन देव जी का दरबार रहा। कदाचित् कोई मट्ट, संभवतः इन सब मट्टों का पूर्वज मट्ट भिक्खा, गोइन्दवाल गया हो, और उसने श्री गुरु देव जी की प्रशंसा में कितिता लिखी हो, तथा उसके पुत्र एवं भतीजे भिन्न-भिन्न कालों में श्री गुरु रामदास जी और श्री गुरु अर्जन देव जी के दरबार में उपस्थित हुए हों। यह भी गंभव है कि इन सब मट्टों ने एक साथ श्री गुरु अर्जन देव जी के दरबार में उपस्थित हो सबय्ये गाए हों।

### मट्ट वाणी

मट्ट भिक्का का अघोलिखित सबय्या ऐतिहासिक दृष्टि मे महत्त्वपूर्ण है:—
'रहिओ मन्त हउ टोलि साघ बहुतेरे डिठे।
मंनिआमी तपमीअह मुखहु ए पंडित मिठे।
बरस एकु हउं फिरिउ किनै नहु परचउ लायउ।
कहतिह कहती मुणी रहत को ख़ुसी न आयउ।
हरिनामि छोडि दूजै लगे तिन्ह के गुण हउ किआ कहउ।
गुर दिय मिलाय उ मिलिआ जिव तू रखहि तिव रहउ।'

डन मट्ट लोगो के घरों मे पैतृक घर्म के रूप में श्रीराम और श्रीकृष्ण जी की मक्ति और पूजा होती थी । सिक्क गुरुओ की स्तुति की कविताओं में इन्होंने गुरुओ का चित्रण श्री रामचन्द्र जी तथा श्रीकृष्ण जी इत्यादि अवतारो के रूप मे किया है।

'वाहिगुक वाहिगुक वाहि जीउ । कवलनैन मघुरवैन कोटि सैन सग मोभ, कहत मा जमोद जिसहि दही मातु खाहि जीउ ।'

समस्त मट्ट वाणी मे १२३ छंद है. और उनमे मे ५४ अकेले मट्ट कलसहार की कृति हैं। इन ५४ सवय्यो में केवल पाच गुरुओं की स्तुति है। इसमे अनुमान होता है कि इस मट्ट-टोली का प्रमुख मट्ट कलमहार था।

मट्टों की वाणी का मुख्य विषय गुरु-स्तुति है। गुरु-स्तुति की कृतियों में सिक्व-इतिहास का समावेश स्वामाविक है। परन्तु मट्ट-कृत यह स्तुति गुरु-ज्योति तथा गुरु-प्रतिष्ठापित संस्था की है, गुरु-शक्ति की नहीं। यदि मट्ट-वाणी में कही-कही गुरु-व्यक्ति की मी स्तुति मिलती है तो वह इस सिद्धान्त के अनुसार है कि अमुक व्यक्ति की महत्ता केवल उसमें विद्यमान गुरु-ज्योति के समक्ष लक्षणों एवं गुणों के कारण है।

मट्ट जाति का निवास स्थान समग्र मारतवर्ष था, और अब भी है। रणवीरों के प्राक्रमों के स्तुति-कर्म को इस जाति के लोगों ने व्यवसाय के रूप में ग्रहण कर रखा था। काल-कम में कुछ मट्ट वीरों के कुछ विशिष्ट महाकुलों के आश्रय में ही रहने लगे और अपने आश्रयदाताओं की स्तुति करने लगे। परन्तु सिक्व-गुम्ओं की स्तुति करने वाले मट्ट आर्थिक लाम के प्रयोजन से वैसा नहीं करते थे, उनकों उस कर्म के लिए प्रेरणा मिलती थी उनकी धार्मिक-भावना, गुम्ओं के प्रति उनके मन में भरी श्रद्धा में। यह तथ्य उनकी रचना में ही मिद्ध होता है, जिसका एक-एक अक्षर गुम्न-भिक्त की मरम भावना में आई है।

मट्टों की एक अपनी विशिष्ट काव्य-शैली का उदय हो चुका था। उन्होंने उसी शैली में गुरु-स्तुति की है। उनकी मापा व्रज में प्रमावित है और उसमें संस्कृत शब्दों का प्रयोग प्रचुरता से है। उनकी कृतियों में अतिशयोक्ति, अनुप्रास, शब्दाइम्बर, चमक दमक वाले तथा वीर रसी शब्दों की योजना, अन्त्यानुप्रास की सिद्धि के लिए विलक्षण उपायों का आश्रय, तथा इसी प्रकार की अन्य अनेक विशिष्टताएं मिलती है, पदो, पादो, उपमाओं एव रूपकों की आवृत्ति पाई जाती है। ये मट्ट अपनी रचनाओं में मारतीय पौराणिक कथाओं, घटनाओं तथा पात्रों का संकेत अथवा उल्लेख वडे चाव में करते है। वस्तुतः इनकी कृतियों में एक अपना, निराला, वातावरण मिलता है।

श्री गुरु अर्जन देव जी द्वारा सम्पादित और निष्पादित श्री गुरु ग्रन्थ माहिव के प्रथम संकलन मे मट्ट वाणी विद्यमान थी। इसमें प्रकट है कि समस्त मट्ट वाणी श्री गुरु अर्जन देव जी के समय में विद्यमान थी, अथवा यह उनके दरवार में ही सुनाई गई थी; जैसे, राय वलवंड और सत्ते की 'वार' उनके दरवार में ही गाई गई थी।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

### BHATT BANI

Bhatt Bani (the hymns by the bards) comprising 20 pages is incorporated in the concluding part of the Adi Granth as under:

|     |          | Swaye<br>Mahle I | Swave<br>Mahle II | Swaye<br>Mahle III | Swaye<br>Mable IV | Swaye<br>Mahle V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Tote' |
|-----|----------|------------------|-------------------|--------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1   | Kalsahar | 10               | 10                | 9                  | 13                | 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 54    |
| 2.  | Jalap    | -                |                   | 5                  |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5     |
| 3.  | Kırat    |                  |                   | Δ                  | 4                 | *****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8     |
| 4   | Bhikha   |                  |                   | 2                  | -                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2     |
| 5   | Salh     |                  |                   | 1                  | 2                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3     |
| 6.  | Bhal     |                  |                   | 1                  |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1     |
| 7   | Naih     |                  |                   |                    | 16                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 16    |
| 8.  | Gayand   | -                |                   | -                  | 13                | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 13    |
| 9   | Mathura  |                  |                   |                    | 7                 | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14    |
| 10. | Balh     | -                |                   |                    | 5                 | Mary and the Control of the Control | 5     |
| 11. | Hanbans  |                  |                   |                    | -                 | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2     |
|     | Total    | 10               | 10                | 22                 | 60                | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 123   |

These eleven Bhatts were very close to the Gurus. But no authentic information is available about their life-history. Nor is there any mention in the biographies of the Gurus of what exactly their position vis-a-vis the house of the Gurus was. But the very fact that their word has been included in the Guru Granth Schib shows that they were held in high esteem.

The Bhatts belonged to the Punjab, and, according to *Bhatt Chronicle*, they were residents of Sultanpur, where Guru Nanak served in the Modikhana for 13 years. There are indications that these Bhatts were the sons or nephews of Bhikha Bhatt.

The Bhatt bani comprises Swayes in praise of the first five Gurus under the captions Swaye Mahle Pahle Ke. Swaye Mahle Duje Ke. etc. Although the Bhatt bani eulogizes Guru Nanak and Guru Angad Dev also, there is no evidence to prove that any of these Bhatts ever presented himself in Guru Nanak's durbar or even met the Guru. Most likely, some of them, visited the Gurus during the pontification of Guru Amardas. Guru Ram Das and Guru Arjan Dev. It is possible that one of the Bhatts, particularly Bhikha, who was the eldest of them all, might have come there and chanted hymns in praise of the Guru. It is also likely that later his sons and nephews might have, on different occasions, met the Fourth and the Fifth Masters. It is possible that all these Bhatts met Guru Arjan Dey and composed hymns glorifying all the Gurus.

The following hymn by Bhatt Bhikha is of historical significance:

In search of a true saint.

I vainly wandered about:

Recluses I encountered many.

Sweet-tongued no doubt were they:

For full one year in this search I wandered.

None of them gave me the solace of spiritual light.

I heard them talk a lot of high ideals

But their practice was most disappointing.

Discarding the Name of God.

They indulged in worldly ways.

O. what need I say of them?

By the Grace of God.

I have found Guru Amardas.

By Thy will I shall ever abide, O Guru.

Because of their being devotees of Shri Ram Chandra and Lord Krishna, the Bhatts, in their adoration of the Sikh Gurus, spoke in images drawn from their ancestral religious traditions:

O Wondrous and Beauteous and Lustrous art thou, O Guru,

Lotus-eyed, Sweet-tongued, Embellished with a myriad friendly Hosts, yea, thou indeed art the one whom the mother fed with rice and curds

The hymns written by the Bhatts show us that Kalsahar was their leading light. Of the 123 Swayas that comprise the entire Bhatt Bani, 54 were composed by Kalsahar alone, and, that he sang praises of all the five Gurus in his Swayas

The Bhatt Bani, in the main, eulogizes the Sikh Gurus besides throwing light on their history It is the spirit, however, of the Guruship rather than the Guru as an individual that they celebrate in their devotional compositions. In their depiction of the greatness of the Gurus, the Bhatts were inspired by the belief that whoever ascended the Gurugaddi inherited all the gifts and graces of the Eternal Guru who alone is the unchanging, indwelling soul

Bhatts are to be found all over India Their main vocation had been the singing of the chivalry of heroes. Gradually, some well-known Bhatts got attached to distinguished families whom they extolled in their verses. But the bards who chanted hymns in praise of the Gurus were not prompted by any mercenarymotives. They were ardent Sikhs who had full faith in the greatness of the Gurus. Naturally, their hymns were the genuine and spontaneous articulation of their deep-rooted devotion to the Gurus.

The Bhatts had evolved a distinctive and individual style, eminently represented by the Swayas which constitute their most glowing tribute to the Gurus. Their poetic diction has strong affinities with Brij and Sanskrit Their style is extremely hyperbolic, full of ornate and high-flown expressions and rhythmic beauty. Their verses abound in allusions to Indian mythology. The compositions of the Bhatts are charged with a spiritual aura.

Bhatt Bani was incorporated in the Adi Granth which was first compiled by Guru Arjan Dev in 1604. Obviously, it had been written by that time and was sung as was the ballad of Rai Balwand and Satta in Guru Arjan's durbar

### ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

### ਸਵੱਯਾ

ਸਤਜੁਗਿ ਤੇ ਮਾਣਿਓ, ਛਲਿਓ ਬਲਿ ਬਾਵਨ ਭਾਇਓ। ਤ੍ਰੇਤੇ ਤੇ ਮਾਣਿਓ, ਰਾਮੁ ਰਘੁਵੰਸੁ ਕਹਾਇਓ। ਦੁਆਪੁਰਿ ਕ੍ਰਿਸਨ ਮੁਰਾਰਿ, ਕੰਸੁ ਕਿਰਤਾਰਥੁ ਕੀਓ। ਉਗ੍ਰਸੇਣ ਕਉ ਰਾਜੁ, ਅਭੇ ਭਗਤਹ ਜਨ ਦੀਓ। ਕਲਿਜੁਗਿ ਪ੍ਰਮਾਣੁ ਨਾਨਕ ਗੁਰੁ ਅੰਗਦੁ ਅਮਰੁ ਕਹਾਇਓ। ਸੀ ਗੁਰੁ ਰਾਜੂ ਅਬਿਚਲੁ ਅਟਲੂ, ਆਦਿ ਪ੍ਰਰਖਿ ਫੁਰਮਾਇਓ। ੭।

# ਭੱਟ ਕਲਸਹਾਰ

ਭੱਟ ਕਲਸਹਾਰ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਟੋਲੇ ਦਾ ਮੁਖੀ ਸੀ ਜਿਸ ਨੇ ਪੰਜ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਵਿਚੋਂ ਹਰ ਇਕ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਵਿਚ ਸਵਈਏ ਲਿਖੇ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਕਰਦਿਆਂ ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਰਾਜ-ਯੋਗ ਮਾਣਨ ਵਾਲੇ ਪਰਮ ਗੁਰੂ ਕਹਿਆ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਅਰਾਧਨਾ ਆਦਿ ਕਾਲ ਤੋਂ ਦੇਵਤੇ, ਸਿੱਧ ਅਤੇ ਮੁਨੀ ਕਰਦੇ ਰਹੇ ਸਨ ਅਤੇ ਨਾਨਕ ਜੋਤਿ ਅਨੇਕਾਂ ਰੂਪਾਂ ਵਿਚ ਆਦਿ ਕਾਲ ਤੋਂ ਸੰਸਾਰ ਕਲਿਆਣ ਲਈ ਆਉਂਦੀ ਰਹੀ। ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਗੁਰਤਾ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਆਪ ਨੇ ਇਸ ਵਿਚ ਦਰਸਾਈ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇ ਸਿਰ ਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਹੱਥ ਸੀ ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਉਹ ਜਗਤ-ਗੁਰੂ ਬਣੇ ਅਤੇ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਅਗਿਆਨਤਾ ਦੂਰ ਕੀਤੀ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਕਰਦਿਆਂ ਭੱਟ ਕਲਸਹਾਰ ਨੇ ਕਹਿਆ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨਾਮ ਸਿਮਰਨ ਦੇ ਬਲ ਨਾਲ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਨਾਲ ਗੁਰੂ ਬਣੇ। ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਕਰਦਿਆਂ ਇਹ ਭੱਟ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਦਾ ਸਰਵਰ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਸਰਵਰ ਵਿਚੋਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਦੇ ਕਈ ਪ੍ਰਵਾਹ ਨਿਕਲ ਤੁਰੇ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਨੂੰ ਭੱਟ ਕਲਸਹਾਰ ਨੇ ਜਨਕ ਰਾਜ ਦਾ ਵਰਤਾਰਾ ਕਹਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਉਪਮਾ ਮਹਾਂ ਭਾਰਤ ਦੇ ਨਾਇਕ ਅਰਜਨ ਨਾਲ ਕਰਦਿਆਂ ਉਸ ਨੇ ਕਹਿਆ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਮੁਸ਼ਕਲ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਇਸ ਤਰਾਂ ਅਹਿਲ ਤੇ ਅਡੋਲ ਰਹੇ ਜਿਵੇਂ ਉਹ ਅਰਜਨ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ।

### भट्ट कलसहार

'सत जुगि तै माणिओ छिलिओ विल बावन माइओ। वेतै ते माणिओ, रामु रघुवंसु कहाइओ। हुआपुरि किसन मुरारि कंसु किरतारथु किओ। उग्रसैण कउ राजु अमै मगतह जन दीओ। किलिजुगि प्रमाणु नानक गुरु अंगदु अमरु कहाइओ। श्री गुरु राजु अविचल अटलु आदि पुरिख फुरमाइओ। श्री

# भट्ट कलसहार

भट्ट कलसहार पूर्वोक्त मट्ट-मडली का प्रमुख था। इसने प्रथम पाच गुरु देवो में से प्रत्येक की स्तुति के सबय्ये लिखे है। श्री गुरु नानक देव जी की स्तुति करते हुए उमने लिखा है कि वे राज-योग कमाने वाले घर्म गुरु थे, आदिकाल से देवता, सिद्ध, मुनि इत्यादि उनकी अराधना करते आए है, सांसारिक जनो के उद्धार के लिए श्री गुरु नानक देव जी आदि काल से अनेक रूपों में मूमि पर प्रकट होते रहे है। मट्ट कलसहार ने कहा है कि श्री अगद देव जी इसी कारण जगद् गुरु और ससार के अज्ञान के निवारक हुए कि उनके ऊपर श्री गुरु नानक देव जी की कृपा का हाथ था। श्री गुरु अमरदास जी की प्रशसा में मट्ट कलसहार कहना है कि वे नाम-स्मरण, तथा श्री गुरु नानक देव जी के आशीर्वाद के, वल से गुरु वने। श्री गुरु रामदास जी की स्तुति करना हुआ यह मट्ट उनको अमृत का ऐसा सरोवर कहता है जिसमे मे कई अमृत-घाराएं निकल कर वही है। श्री गुरु अर्जन देव जी के समय को मट्ट कलसहार ने महाराज जनक के समय की उपमा दी है। स्वयं श्री गुरु अर्जन देव जी की उपमा महा-भारतकालीन वीर अर्जुन से देते हुए यह मट्ट कहता है कि श्री गुरु अर्जन देव जी प्रत्येक विषम परिस्थिति मे इस प्रकार अविचल रहे जिस प्रकार वह अर्जुन रहता था।

### GURU GRANTH RATNAVALI

In the Satyuga too, Thou enjoyed the state of Rajyoga, when Thou 'deceived' Bali, becoming a dwarf, whose form pleased Thee;

And in the Treta age too, when Thou wert called Rama of the Raghu clan,

And in the Duapar age too as Krishna, when Thou delivered Kansa.

And blest Ugarsena with a kingdom, and Thy Devotees with the state of fearlessness in the Kali age Thou wert called Nanak, and Angad and Amar Das.

Yea, eternal and moveless is Thy rule, O Guru: for, such was the command of the Primeval Lord.

## **BHATT KALSAHAR**

Kalsahar was the most prominent Bhatt. He has written *swayas* in praise, of each of the first five Gurus. In his verses on Guru Nanak, he has called him the supreme Guru of both the temporal and the spiritual worlds. He believed that the Guru who had been adored by the *devtas*, *sidhas* and *munis* throughout the ages had appeared from time to time for the redemption of humanity.

While describing the greatness of Guru Angad, he says that it was because of Guru Nanak's blessings that he rose to the highest spiritual position of Guruship and dispelled the darkness of ignorance from the world.

In his homage to Guru Amar Das, Kalsahar says that he became Guru by virtue of Nam Simran and Guru Nanak's grace. He likens Guru Ram Das to a fount of nectar from whence flowed many a life-giving stream. Guru Arjan Dev's time has been characterized as Janak Rajya. The Bhatt says that Guru Arjan remained calm and unperturbed even in moments of greatest tribulations:

#### ਭੱਟ ਜਾਲਪ

#### ਸਵੱਚਾ

ਚਰਣ ਤ ਪਰ ਸਕਯਥ ਚਰਣ ਗੁਰ ਅਮਰ ਪਵਲਿਰਯ।
ਹਥ ਤ ਪਰ ਸਕਯਥ ਹਥ ਲਗਹਿ ਗੁਰ ਅਮਰ ਪਯ।
ਜੀਹ੍ ਤ ਪਰ ਸਕਯਥ ਜੀਹ ਗੁਰ ਅਮਰੁ ਭਣਿਜੈ।
ਨੈਣ ਤ ਪਰ ਸਕਯਥ ਨਯਣਿ ਗੁਰੁ ਅਮਰੁ ਪਿਖਿਜੈ।
ਸ੍ਵਣ ਤ ਪਰ ਸਕਯਥ ਸ੍ਵਣਿ ਗੁਰੁ ਅਮਰੁ ਸ਼੍ਰਣਿਜੈ।
ਸਕਯਥੁ ਸੁ ਹੀਉ ਜਿਤੁ ਹੀਅ ਬਸੇ ਗੁਰ ਅਮਰਦਾਸੁ ਨਿਜ ਜਗਤ ਪਿਤ।
ਸਕਯਥੁ ਸੁ ਸਿਰੁ ਜਾਲਪੁ ਭਣੇ ਜੂ ਸਿਰੁ ਨਿਵੈ ਗੁਰ ਅਮਰ ਨਿਤ। ੧। ੧੦।

# ਭੱਟ ਜਾਲਪ

ਭੱਟ ਜਾਲਪ ਨੇ ਮਹਲੇ ਤੀਜੇ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਵਿਚ ਪੰਜ ਸਵਈਏ ਰਚੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਉਸ ਨੇ ਇਹ ਸਿਧਾਂਤ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਾਇਆ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਗੁਰਤਾ ਪਦਵੀ ਤਕ ਨਾਮ ਸਿਮਰਨ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਪਹੁੰਚੇ। ਇਸ ਮੱਤ ਅਨੁਸਾਰ ਭਾਰਤ ਦੇ ਅਨੇਕਾਂ ਭਗਤ ਸੇਸ਼ਟ ਧਾਰ-ਮਿਕ ਉਚਤਾ ਤੀਕ ਪਹੁੰਚਦੇ ਰਹੇ ਹਨ।

# गुरु प्रंथ रत्नावली

# भट्ट जालप

तीसरे महले (गुरु) की स्तुति में मट्ट जालप के पांच सवय्ये श्री गुरु ग्रन्थ साहिव में मंकलित हैं। इनमें इम सिद्धान्त की पुष्टि की गई है कि श्री गुरु अमरदास जी नाम-स्मरण के वल मे ही गुरु-पद प्राप्त कर सके थे; इसी सिद्धान्त का अनुसरण करके भारत के अनेक भक्त धार्मिक जगत् में उच्च पद प्राप्त करते रहे थे।

'चरण त पर सकयथ चरण गुर अमर पविनरय। हथ त पर सकयथ हथ लगिह गुर अमर पय। जीह त पर सकयथ जीह गुर अमर मिणिजै। नैण त पर सकयथ नयणि गुरु अमर पिथिजै। स्रवण त पर सकयथ सविण गुरु अमर सुणिजै। सकयथ सु हीउ जितु हीअ वसै गुर अमरदासु निज जगत पित। सकयथ सु सिर जालपु भणै जु सिक्ष निवै गुर अमर नित।'

#### BHATT JALAR

## **BHATT JALAP**

Bhatt Jalap composed five *Swayas* as a mark of respect to Guru Amardas. He stressed the point that the Third Master achieved Guruship only through *Nam Simran*. According to this belief many Indian *bhakts* have attained the height of spiritual glory through meditation on God's name.

Blessed are the feet.
Which lead one to Guru Amardas,
Blessed are the hands,
That touch the holy feet of the Guru
Blessed is the tongue
Which sings the glory of Guru Amardas;

### ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

#### ਸਵੱਗਾ

ਹਮ ਅਵਗੁਣਿ ਭਰੇ ਏਕੁ ਗੁਣੁ ਨਾਹੀ। ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਛਾਡਿ ਬਿਖੇ ਬਿਖੁ ਖਾਈ। ਮਾਯਾ ਮੌਹ ਭਰਮ ਪੈ ਭੂਲੋਂ ਸੁਤ ਦਾਰਾ ਸਿਉ ਪ੍ਰੀਤਿ ਲਗਾਈ। ਇਕ ਉਤਮ ਪੰਥੁ ਸੁਨਿਓ ਗੁਰ ਸੰਗਤਿ ਤਿਹ ਮਿਲੰਤ ਜਮ ਤ੍ਰਾਸ ਮਿਟਾਈ। ਇਕ ਅਰਦਾਸਿ ਭਾਟ ਕੀਰਤਿ ਕੀ ਗੁਰ ਰਾਮਦਾਸ ਰਾਖਹੁ ਸਰਣਾਈ। ੪। ੫੮।

# ਭੱਟ ਕੀਰਤ

ਭੱਟ ਕੀਰਤ ਨੇ ਮਹਲੇ ਤੀਜੇ ਅਤੇ ਚੌਥੇ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ਚਾਰ ਚਾਰ ਸਵਦੀਏ ਲਿਖੇ । ਉਹ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਸਰਨ ਦੀ ਯਾਚਨਾ ਕਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਉਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਾਨਕ ਜੋਤਿ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਸਨ, ਜਿਵੇਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਸਨ ।

ਆਪਿ ਨਰਾਇਣੁ ਕਲਾ ਧਾਰਿ ਜਗ ਮਹਿ ਪਰਵਰਿਯਉ।
ਨਿਰੰਕਾਰਿ ਆਕਾਰੁ ਜੋਤਿ ਜਗ ਮੰਡਲਿ ਕਰਿਯਉ।
ਜਹ ਕਰ ਤਹ ਭਰਪੂਰੁ ਸਬਦੁ ਦੀਪਕਿ ਦੀਪਾਯਉ।
ਜਿਹ ਸਿਖਹ ਸੰਗ੍ਰਹਿਓ ਤਤੁ ਹਰਿ ਚਰਣ ਮਿਲਾਯਉ।
ਨਾਨਕ ਕੁਲਿ ਨਿੰਮਲੁ ਅਵਤਰਿਉ ਅੰਗਦ ਲਹਣੇ ਸੰਗਿ ਹੁਅ।
ਗੁਰ ਅਮਰਦਾਸ ਤਾਰਣ ਤਰਣ ਜਨਮ ਜਨਮ ਪਾ ਸਰਣਿ ਤੁਅ। ੨। ੧੬।

ਆਧੁਨਿਕ ਖੋਜ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੇ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਭੱਟ ਕੀਰਤ ਭਿੱਖੇ ਦਾ ਪੁੱਤਰ ਸੀ ਅਤੇ ਉਹ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਫੌਜ ਵਿਚ ਸੀ ਅਤੇ ਮੁਗਲਾਂ ਨਾਲ ਹੋਈ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਲੜਾਈ ਵਿਚ ਸਹੀਦ ਹੋਇਆ।

### भट्ट कीरत

#### स्वय्या

'हम अवगुणि मरे एकु गुणु नाही। अंम्रितु छाडि विक्षे विक्षु कार्ड। माया मोह भरम मैं भूलै मृत दारा मिउ प्रीति लगाई। इकु उत्तम पथ मुनिओ गुर मगति तिह मिलंत जम त्रास मिटाई। इक अरदामि भाट कीरति की गुर रामदास राक्षह सरणाई॥'

# भट्ट कीरत

भट्ट-कीरत-कृत चार मवय्ये तीसरे महले (गुरु) की, तथा चार चौथे महले (गुरु) की, स्नृति मे, श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में सकलित है। भट्ट कीरत श्री गुरु अमरदास जी की शरण का याचक है, और कहता है कि श्री गुरु अमरदास जी में श्री गुरु नानक देव जी की ज्योति उसी प्रकार प्रकाशमान है जिस प्रकार श्री गुरु नानक देव जी और श्री गुरु अगद देव जी में थी।

'आपि नराइणु कलाघारि जग महि परवरियउ। निरकारि आकार जोति जग मंडलि करियउ। जह कह तह भरपूरु सबदु दीपिक दीपायउ। जिह सिखह संग्रहिउ ततु हरि चरन मिलायउ। नानक कुलि निमलु अवतरिउ अगद लहणे संगि हुअ। गुरु अमरदास तारण तरण जनम जनम पा सरणि तुअ॥'

आधुनिक अनुसन्धानों से विदित हुआ है कि मट्ट कीरत मट्ट भिक्खे का पुत्र था, वह श्री गुरु गोविंद जी की मेना में नौकर था, और उसने श्री गुरु देव जी के, मुग़लों के साथ हुए, प्रथम युद्ध में वीर गित प्राप्त की थी।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

### BHATT KIRAT

Sins abound in me,
No virtues have I;
Forsaking the nectar
I drink poison,
Lost in error and delusion am I,
Deeply attached to wife and children;
I heard of a lofty way
In the company of the Guru.
Meeting him, the fear of death
Has ceased to exist.
Bard Kirat hath but one prayer;
Keep me under your protection. O Guru Ramdas.

Bhatt Kirat has written four Swayas, each in praise of the Third and the Fourth Gurus. He prays for Guru Amar Das's blessings and avers that the spirit that dwelt in Guru Amar Das was the same as inhered in Guru Nanak and Guru Angad:

Lo, God, by His Power, became Manifest to the world!

For, He, the Formless One, Assumed the form (of Guru Amar Das) and thus Illumined the whole world.

The World, that is All-pervading, that God Revealed through the Light (of the Guru:) And whosoever ingathered his Wisdom, him he United, instantaneously, with God. In the 'family' of Nanak was Lehna known as Angad and the Immaculate Guru Amar Das: O Guru, thou art my only Saviour: birth after birth, I seek but thy Refuge.

According to modern research Bhatt Kırat was the son of Bhatt Bhikha. He enlisted in the army of Guru Hargobind and was killed in the first battle that the Guru fought against the Mughals.

#### ਭੱਟ ਭੀਖਾ

# ਭੱਟ ਭਿੱਖਾ

ਭੱਟ ਭਿੱਖਾ ਨੇ ਕੇਵਲ ਮਹਲੇ ਤੀਜੇ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ਤਿੰਨ ਸਵਈਏ ਉਚਾਰੇ ਅਤੇ ਇਸ ਤੋਂ ਇਹ ਅਨੁਮਾਨ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਾਇਦ ਉਹ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਹਾਜ਼ਰ ਹੋਇਆ ਹੋਵੇ । ਉਹ ਭੱਟਾ ਦਾ ਬਜ਼ੁਰਗ ਸੀ । ਉਸ ਦੇ ਸਵਈਏ ਵਿਚੋਂ ਇਹ ਵੀ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਨੇ ਹੀ ਆਪਣੇ ਪੁਤਰਾਂ ਅਤੇ ਭਤੀਜਿਆਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਘਰ ਦੀ ਸੋਝੀ ਪਾਈ ਸੀ । ਉਸ ਦਾ ਇਹ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸਵਦੀਆਂ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ :

> ਰਹਿਓ ਸੰਤ ਹਉ ਟੋਲਿ ਸਾਧ ਬਹੁਤੇਰੇ ਡਿਠੇ। ਸੰਨਿਆਸੀ ਤਪਸੀਅਹ ਮੁਖਹੁ ਏ ਪੰਡਿਤ ਮਿਠੇ। ਬਰਸੂ ਏਕੁ ਹਉ ਫਿਰਿਓ ਕਿਨੈ ਨਹੁ ਪਰਚਉ ਲਾਯਉ। ਕਹਤਿਅਹ ਕਹਤੀ ਸੁਣੀ ਰਹਤ ਕੋ ਖੁਸੀ ਨ ਆਯਉ। ਹਰਿਨਾਮੁ ਛੋਡਿ ਦੂਜੈ ਲਗੇ ਤਿਨ੍ਹ ਕੇ ਗੁਣ ਹਉ ਕਿਆ ਕਹਉ। ਗੁਰੁ ਦਿਯ ਮਿਲਾਯਉ ਭਿਖਿਆ ਜਿਵ ਤੂ ਰਖਹਿ ਤਿਵ ਰਹਉ। ੨। ੨੦।

### गुरु ग्रंथ रत्नावली

#### स्वय्या

रिह ओ सत हउ टोलि साध बहुतेरे डिठे।
सिन आसी तपसी अह मुखहु ए पंडित मिठे।
बरसु एकु हउ फिरिओ किनै नहु परचउ लायउ।
कहित अह कहती सुणी रहत को खुसी न आयउ।
हरिनामु छोडि दूजै लगे तिन्ह के गुण हउ किआ कहउ।
गुरु दिय मिलायउ भिविआ जिव तू रखहि तिव रहउ॥

# मट्ट भिक्खा

भट्ट भिक्खा ने केवल तीसरे महले (गुरु) की स्तुति में तीन सवय्यों की रचना की.। इसमे अनुमान होता है कि कदाचित् यह गोइन्दवाल में श्री गुरु अमरदास जी के दरवार में उपस्थित हुआ हो। भट्ट भिक्खा इस पुस्तिका में विणित सव मट्टों का पूर्वज था। उसके सवय्यों से यह भी विदित होता है कि उसने ही अपने पुत्रों एवं भतीजों को गुरु-घर का परिचय कराया था। उसका एक ऐतिहासिक सवय्या नीचे दिया जाता है:—

#### **BHATT BHIKHA**

#### **SWAYA**

In search of a true saint,
I vainly wandered about,
Recluses I encountered many,
Sweet-tongued no doubt were they.
For full one year in this search I wandered
None of them gave me the solace of spiritual light
I heard them talk a lot of high ideals
But their practice was most disappointing
Discarding the Name of God,
They indulged in worldly ways,
O, what need I say of them?
By the Grace of God
I have found Guru Amardas
By Thy will I shall ever abide, O Guru

### **BHATT BHIKHA**

Bhatt Bhikha composed only 3 swayas extolling the Third Guru. It appears that he presented himself at Guru Amar Das's durbar at Goindwal. He was the eldest of the Bhatts. His compositions bear out that he inspired his friends and relatives with Guru bhakti. In one of his great Swayas the bard sings.

### ਸਵੱਧਾ

ਪਹਿਰਿ ਸਮਾਧਿ ਸਨਾਹੁ, ਗਿਆਨਿ ਹੈ ਆਸਣਿ ਚੜਿਅਉ। ਧੁੰਮ ਧਨਖੁ ਕਰ ਗਹਿਓ, ਭਗਤ ਸੀਲਹ ਸਚਿ ਲੜਿਅਉ। ਭੈ ਨਿਰਭਉ ਹਰਿ ਅਟਲੁ ਮਨਿ ਸਬਦਿ ਗੁਰ ਨੇਜਾ ਗਡਿਓ। ਕਾਮ ਕ੍ਰੋਧ ਲੌਭ ਮੋਹ ਅਪਤੁ ਪੰਚ ਦੂਤ ਬਿਖੰਡਿਓ। ਭਲਉ ਭੂਹਾਲੁ ਤੇਜੇ ਤਨਾ ਨ੍ਰਿਪਤਿ ਨਾਥੁ ਨਾਨਕ ਬਰਿ। ਗੁਰ ਅਮਰਦਾਸ ਸਚੁ ਸਲਤ ਭਣਿ ਤੈ ਦਲੁ ਜਿਤਉ ਇਵ ਜੁਧੁ ਕਰਿ। ੧।

# ਭੱਟ ਸਲ੍ਯ

ਭੱਟ ਸਲ੍ਯ ਨੇ ਮਹਲੇ ਤੀਜੇ ਦੀ ਉਸਤੀਤ ਵਿਚ ਇਕ ਸਵਈਆ ਅਤੇ ਮਹਲੇ ਚੌਥੇ ਦੀ ਉਪਮਾ ਵਿਚ ਦੌ ਸਵਈਏ ਰਚੇ । ਇਸ ਦਾ ਮਜ਼ਮੂਨ ਦੌਹਾਂ ਵਿਚ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਆਪ ਕਾਮ, ਕ੍ਰੋਧ, ਲੱਭ, ਮੋਹ, ਅਹੰਕਾਰ ਆਦਿ ਦੂਤਾਂ ਨੂੰ ਵਸ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਪਦਵੀ ਤਕ ਪਹੁੰਚਦਾ ਹੈ।

### भट्ट सल्ह

'पहिरि समाधि सनाहु गिआन है आसणि चडिअड। ध्रम धनम्बु कर गहिओ मगत सीलह सिर लडिअड। भै निरमे हिर अटलुं मिन सबिद गुर नेजा गडिओ। काम कोष लीम मोह अपनु पच दून बिलडिओ। भलड भूहालु नेज तना नृपति नाथु नानक बरि। गुर असरदास सचु सल्ह भणि तै दलु जितड इव जुद्धु करिं॥

#### स्वय्या

# मट्ट सल्ह

भट्ट मल्ह के तीन सबय्ये मिलते है: एक, तीसरे महले (गुरु) की स्नुति मे, तथा दो चौथे महले (गुरु) की स्नुति में। भट्ट मल्ह के कथन का तात्पर्य यह है कि गुरु स्वय काम, कोघ, लोभ, मोह. अहकार आदि दूतों को वश में करके गुरु-पद को प्राप्त करता है।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### SWAYA

Wearing the armour of concentration,
Mounting the steed of knowledge,
With the bow of righteousness in hand,
And the arrows of devotion.
You, O Guru Amardas, thus fought the battle.
With the Eternal Lord within your heart,
With the lance of Guru's word in your firm grasp,
You have cut to pieces the evils,
Of lust, anger, greed, ego and delusion.
O thou son of Tejbhan, monarch of an honourable lineage,
The blessings of Guru Nanak, King of Kings, is on Thee.
Salh proclaims the truth,
Guru Amardas fighting thus has defeated
Satanic forces in the battle.

## **BHATT SALH**

Bhatt Salh sings of the spiritual excellences of Guru Amardas in one *Swaya* and those of Fourth Master in two *Swayas*. His theme in all these is that the Third Master attained the spiritual thro of Guru Nanak by conquering passion and anger, greed and ego:

#### ਭੱਟ ਭਲਯ

#### ਸਵੇਢਾ

ਘਨਹਰ ਬੂੰਦ ਬਸੁਅ ਰੋਮਾਵੀਲ ਕੁਸਮ ਬਸੰਤ ਗਨੰਤ ਨ ਆਵੈ। ਰਵਿ ਸਸਿ ਕਿਰੀਣ ਉਦਰ ਸਾਗਰ ਕੇ, ਗੰਗ ਤਰੰਗ ਔਤੁ ਕੇ ਪਾਵੈ। ਰੁਦ੍ਰ ਧਿਆਨ ਗਿਆਨ ਸਤਿਗੁਰ ਕੇ, ਕਬਿ ਜਨ ਭਲਤ ਉਨਹ ਜੁ ਗਾਵੈ। ਭਲੇ ਅਮਰਦਾਸ ਗੁਣ ਤੇਰੇ ਤੇਰੀ ਉਪਮਾ ਤੋਹਿ ਬਨਿ ਆਵੈ। ੧। ੨੨।

# ਭੱਟ ਭਲ੍ਯ

ਭੱਟ ਭਲਤ ਨੇ ਕੇਵਲ ਇਕ ਸਵਈਆ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ਉਚਾਰਣ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੇ ਇਕ ਸਵੱਈਏ ਵਿਚੋਂ ਨਿਸਚਾ ਬਣਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਇਕ ਮਹਾਨ ਕਵੀ ਸੀ ਜਿਸ ਦਾ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਉਤੇ ਵਿਸੇਸ਼ ਕਾਬੂ ਸੀ। ਉਹ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਬਾਰੇ ਇਹ ਗੱਲ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਵਿਚ ਇਤਨੇ ਗੁਣ ਸਨ ਜਿਹੜੇ ਗਿਣੇ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦੇ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਉਪਮਾ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਵਿਅਕਤੀ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ।

### गुरु ग्रंथ रत्नावली

#### स्वय्या

'घनहर बूंद बसुअ रोमाविन कुसम वमन्त गनंत न आवै। रिव सिम किरणि उदरु सागर को गंग तरंग अंत को पावै। कद्र ध्यान गिआन सितगुर के, कविजन भल्ह उनह जो गावै। भने अमरदास गुण तेरे तेरी उपमा तोहि विन आवै।

# मट्ट मल्ह

भट्ट भन्ह का केवल एक सवय्या मिलता है। उसमें श्री गुरु अमरदास जी की स्तुति की गई है। उस एक ही सवय्ये को देख कर वलपूर्वक कहा जा सकता है कि भट्ट भन्ह एक सत्कवि था और वह घट्दों द्वारा चित्रों के निर्माण में परम प्रवीण था। उसका कथन है कि श्री गुरु अमरदास जी के गुण गणनातीत हैं, तथा श्री गुरु देव जी अपनी उपमा आप ही है।

#### **BHATT BHALH**

#### SWAYA

Countless are the rain drops from the clouds,
Countless the vegetation on the earth.
Countless are the flowers which bloom in spring
Unfathomable the depth of the Ocean,
Countless the waves and ripples of the rivers
Countless the ways of the sun and moon
With Shiva-like meditation,
And the divine knowledge of the True Guru,
One may know all these things, says poet Bhal
But your virtues, O Guru, are beyond comprehension
You alone are your own peer

## **BHATT BHALH**

Only one swaya composed by Bhatt Bhal in praise of Guru Amar Das has been included in the Adi Granth. It testifies to his greatness as poet with a flawless command of idiom and imagery. He says of Guru Amar Das's infinite virtues and imperishable greatness.

### ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

#### ਬਣੱਗ

ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਧਨਹਿ ਕਿਆ ਗਾਰਵੁ ਦਿਜਇ। ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਲਖ ਬਾਹੇ ਕਿਆ ਕਿਜਇ। ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਗਿਆਨ ਅਰੁ ਧਿਆਨ ਅਨਨ ਪਰਿ। ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਸਬਦੁ ਸਾਖੀ ਸੁ ਸਚਹ ਘਰਿ। ਜੋ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਅਹਿਨਿਸਿ ਜਪੈ, ਦਾਸੁ ਭਟੁ ਬੇਨਤਿ ਕਹੈ। ਜੋ ਗੁਰੂ ਨਾਮੂ ਰਿਦ ਮਹਿ ਧਰੇ, ਸੰ ਜਨਮ ਮਰਣ ਦੂਹ ਬੇ ਰਹੈ। ੩। ੭।

# ਭੱਟ ਨਲ੍ਯ

ਭੱਟ ਨਲਯ ਨੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ੧੬ ਸਵਈਏ ਉਚਾਰੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੁ ਇਤਿਹਾਸ, ਗੁਰੂ ਦਾ ਸਰੂਪ, ਗੁਰੂ ਵਿਚ ਸਰਧਾ ਆਦਿ ਦੇ ਮਜਮੂਨ ਲਏ । ਇਸ ਭੱਟ ਦੇ ਸਵਈਏ ਸਾਰਿਆਂ ਭੱਟਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਨਾਲੋਂ ਵੱਧ ਪ੍ਰਿਅ ਹੋ ਸਕੇ ਹਨ । ਕਿਉਂਕਿ ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਸ਼ਰਧਾ ਵਿਚ ਭਿੱਜ ਕੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ । ਉਹ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਛੋਹ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਕੱਰ ਤੋਂ ਕੇਚਨ, ਲਹੇ ਤੋਂ ਲਾਲ, ਕਾਠ ਤੋਂ ਸਿਰੀ ਖੰਡ (ਚੰਦਨ) ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ । ਉਹ ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਬੇਨਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਮੇਰੀ ਲਾਜ ਰਖੋ ਜਿਵੇਂ ਸਦਾ ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਰਖਦੇ ਆਏ ਹੋ ।

ਅਬ ਰਾਖਹੁ ਦਾਸ ਭਾਟ ਕੀ ਲਾਜ । ਜੈਸੀ ਰਾਖੀ ਲਾਜ ਭਗਤ ਪ੍ਰਹਿਲਾਦ ਕੀ, ਹਰਨਾਖਸ ਫਾਰੇ ਕਰ ਆਜ । ਫੁਨਿ ਦਰੱਪਤੀ ਲਾਜ ਰਖੀ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭ ਜੀ, ਛੀਨਤ ਬਸਤ੍ਰ ਦੀਨ ਬਹੁ ਸਾਜ । ਸੌਦਾਮਾ ਅਪਦਾ ਤੇ ਰਾਖਿਆ, ਗਨਿਕਾ ਪੜ੍ਹਤ ਪੂਰੇ ਤਿਹ ਕਾਜ । ਸ੍ਰੀ ਸਤਿਗੁਰ ਸੁਪ੍ਰਸੰਨ ਹੋਇ ਕਲਜ਼ੁਗ, ਰਾਖਹੁ ਦਾਸ ਭਾਟ ਕੀ ਲਾਜ ।੩ । ੧੨ ।

#### भट्ट नल्ह

#### स्वय्या

'जामि गुरू होइ विल घनिह किआ गारवु दिजइ। जामि गुरू होड विल लग्ब वाहे किआ किजड़। जामि गुरू होड विल गिआन अरू घिआन अनन परि। जामि गुरू होड विल मबदु मागी मु मचह घरि। जो जन गुरू गुरू अहिनिमि जपै दाम भटु बेनिन करै। जो गुरू नामु रिद महि धरै मो जनम मरण दुह थे रहै॥'

# मट्ट नल्ह

श्री गुरु रामदाम जी की स्तुति में, भट्ट नल्ह-रचित 16 सबय्ये हैं। इन सबय्यों में गुरु का इतिहास, गुरु का स्वरूप, गुरु के प्रति अनुराग आदि का प्रतिपादन हैं। भट्ट नल्ह के सबय्ये अन्य भट्टों के सबय्यों की अपेक्षा अन्यिवक लोकप्रिय हैं। इसका प्रधान हेनु यह है कि उसने स्वय गुरु-मिन्न में निमग्न होकर इनकी रचना की थी। उसका कथन है कि गुरु की कृपा मनुष्य को काच में काचन, लोह में लाल, एवं काष्ठ में चन्दन बना देती हैं। वह गुरु में प्रार्थना करता है कि जिस प्रकार आप सदा अपने भक्तों की लाज बचाने आए हैं उसी प्रकार मेरी लाज भी बचाइए:——

'अब रायह दास भाट की लाज। जैसी रायी लाज भगत प्रहिलाद की हरनायस फारे कर आज। फुनि द्रोपती लाज रखी हरि प्रभु जी छीनत बसब दीन बहु साज। सोदामा अपदा ते राखिआ, गनिका पढत पूरे तिह काज। श्री मतिगुर मुप्रसन कलजुग होड, रायह दास भाट की लाज।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### SWAYA

When the Guru is on one's side.
Riches do not add to his greatness.
When the Guru is on one's side.
Millions of arms cannot harm him.
When the Guru is on one's side.
The divine word illuminates the soul.
Thy servant bard supplicates thus:
He who meditates on the Name day and night.
He who contemplates the Name in the heart,
Is released from the bondage of birth and death.

### **BHATT NALH**

Bhatt Nalh is the author of 12 swayas, glorifying Guru Ram Das. They portray the history and personality of the Guru and also the Sikh's unfaltering faith in the Gurus. Of all the swayas, those of Bhatt Nalh are the most popular because they voice a true devotion to and faith in the Guru. The Bhatt says that the Guru's noble touch can turn all dross into gold and thus bring about a moral transformation and regeneration of mankind. He, therefore, prays to the Guru to be benevolent and kind to him as he always is to his bhakts:

Now vindicate the Honour of the humble bard, O Guru,

As God saved the Honour of Prehlada by tearing Harnakashyapa with His Nails.

Or as was saved the Honour of Daropadi, who the more she was divested of her robes, the more she was invested with them.

And Sudama was saved from his poverty; and Ganika (the harlot) uttering the Lord's Name, was redeemed.

#### ਭੱਟ ਗਯੰਦ

### ਸਵੱਯਾ

ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿ ਜੀਉ। ਕਵਲ ਨੰਨ ਮਧੁਰ ਬੈਨ ਕੋਟਿ ਸੈਨ ਸੰਗ ਸੌਭ, ਕਹਤ ਮਾ ਜਸੌਦ ਜਿਸਹਿ ਦਹੀ ਭਾਭੁ ਖਾਹਿ ਜੀਉ। ਦੇਖਿ ਰੂਪੁ ਅਤਿ ਅਨੂਪੁ ਮੌਹ ਮਹਾ ਮਗ ਭਈ, ਕਿੰਕਨੀ ਸਬਦ ਝਨਤਕਾਰ ਖੋਲੁ ਪਾਹਿ ਜੀਉ। ਕਾਲ ਕਲਮ ਹੁਕਮੁ ਹਾਥਿ ਕਹਰੁ ਕਉਨੁ ਮੋਟਿ ਸਕੈ ਈਸੁ ਬੰਮੁ ਗਤਾਨ ਧਤਾਨ ਧਰਤ ਹੀਐ ਚਾਹਿ ਜੀਉ। ਸਤਿ ਸਾਚੁ ਸ੍ਰੀ ਨਿਵਾਸੁ ਆਦਿ ਪੁਰਖੁ ਸਦਾ ਤੁਹੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਵਾਹਿਗੀਉ। ੧। ੧੬।

# ਭੱਟ ਗਯੰਦ

ਭੱਟ ਗਯੰਦ ਨੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ੧੩ ਸਵਈਏ ਉਚਾਰੇ ਜਿਨ੍ਹਾ ਵਿਚ ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੋਤਿ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਅਤੇ ਇਤਿਹਾਸ ਅੰਕਿਤ ਕੀਤਾ । ਗੁਰੂ ਜੋਤਿ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਨੂੰ ਉਸ ਨੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਬਿਆਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ।

> ਗੁਰੁ ਨਾਨਕੁ ਨਿਕਟਿ ਬਸੇ ਬਨਵਾਰੀ । ਤਿਨਿ ਲਹਣਾ ਥਾਪਿ ਜੌਤਿ ਜਗਿ ਧਾਰੀ । ਲਹਣੇ ਪੰਥੁ ਧਰਮ ਕਾ ਕੀਆ । ਅਮਰਦਾਸ ਭਲੇ ਕਉ ਦੀਆ । ਤਿਨਿ ਸ੍ਰੀ ਰਾਮਦਾਸੁ ਸੋਦੀ ਬਿਰੁ ਥਪਕਉ ।.....

## गुरु ग्रंथ रत्नावली

### स्वय्या

'वाहिगुरू वाहिगुरू वाहि जीउ।
कवलनैन मधुर वैन कोटि सैन संग सोम ;
कहत मा जमोद जिसहि दही मात खाहि जीउ।
देखि रूप अति अनूपु मोह महा मग मई
किंकनी सबद भनतकार खेलु पाहि जीउ।
काल कलम हुकमु हाथि कहहु कउनु मेटि सकै
ईसु बंम ग्हान घान घरत हीऐ चाहि जीउ।
सित साचु श्री निवामु आदि पुरखु सदा तू ही
वाहिगुरू वाहिगुरू वाहि जीउ।' १।१६।

# मट्ट गयन्द

मट्ट गयन्द ने श्री गुरु रामदास जी की स्तुति में तेरह सवय्ये लिखे है। इनमें गुरु-ज्योति की महिमा और ऐतिहासिक तथ्यों का वर्णन है। गुरु-ज्योति का इतिहास इस प्रकार वर्णित है:---

> 'गुरू नानक निकटि वसै बनवारी। तिनि लहणा थापि जोति जिंग घारी। लहणै पंथु घरम का कीआ। अमरदास मल्ले कउ दीआ। तिनि श्री रामदासु सोढी थिरू थप्हुउ।'

#### **BHATT GAYAND**

#### SWAYA

- O Wondrous and Beauteous and Lustrous art thou, O Guru,
- Lotus-eyed, Sweet-tongued, Embellished with a Myriad friendly Hosts, yea, Thou indeed art the one whom the mother Yashoda fed with rice and the curds
- And when Thou wert at play and the silver bells of thy belt tinkled, thy mother was intoxicated with joy, so superb was thy beauty
- And Thou it is who writes with the pen of death, and in whose hands is the irresistible 'Command' and whose Wisdom even Shiva and Brahma seek to cherish in heart
- O True and Ever-abiding art Thou, the Container of Lakshmi, the Primeval Person. O Wondrous, Beauteous and Lustrous Guru

## **BHATT GAYAND**

Bhatt Gayand images the greatness of the *Guru Jyoti* and its history in the 13 swayas that he composed about Guru Ram Das. He has recounted the history of the *Guru Jyoti* in his poetry.

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

### ਸਵੱਗ

ਜਗ ਅਉਰੁ ਨ ਯਾਹਿ ਮਹਾਤਮ ਮੈਂ ਅਵਤਾਰ ਉਜਾਗਰੁ ਆਨਿ ਕੀਅਉ। ਤਿਨ ਕੇ ਦੁਖ ਕੋਟਿਕ ਦੂਰਿ ਗਏ ਮਬੁਰਾ ਜਿਨ੍ਹ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਨਾਮੁ ਪੀਅਉ। ਇਹ ਪਧਤਿ ਤੇ ਮਤ ਚੂਕਹਿ ਰੇ ਮਨ ਭੇਦੁ ਬਿਭੇਦੁ ਨ ਜਾਨਿ ਬੀਅਉ। ਪਰਤਛਿ ਰਿਦੇ ਗੁਰ ਅਰਜੁਨ ਕੇ ਹਰਿ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹੀਮ ਨਿਵਾਸੁ ਲੀਅਉ। ਪ। ਜਬ ਲਉ ਨਹੀਂ ਭਾਗ ਲਿਲਾਰ ਉਦੇ ਤਬ ਲਉ ਭ੍ਰਮਤੇ ਫਿਰਤੇ ਬਹੁ ਧਾਯਉ। ਕਲਿ ਘੌਰ ਸਮੁਦ੍ ਮੈਂ ਬੂਡਤ ਥੇ ਕਬਹੂ ਮਿਟਿਹੈ ਨਹੀਂ ਰੇ ਪਛੁਂਤਾਯਉ। ਤਤੁ ਬਿਚਾਰੁ ਯਹੈ ਮਬੁਰਾ ਜਗ ਤਾਰਨ ਕਉ ਅਵਤਾਰੁ ਬਨਾਯਉ। ਜਪ੍ਯਉ ਜਿਨ ਅਰਜੁਨ ਦੇਵ ਗੁਰੂ ਫਿਰਿ ਸੰਕਟ ਜੋਨਿ ਗਰਭ ਨ ਆਯਉ। ੬।

# ਭੱਟ ਮਥੂਰਾ

ਭੱਟ ਮਥਰਾ ਨੇ ਮਹਲੇ ਚੌਥੇ ਅਤੇ ਮਹਲੇ ਪੰਜਵੇਂ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ਸਵਈਏ ਲਿਖੇ। ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਮਹਾਨਤਾ ਇਹ ਦੱਸੀ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਤਿਨਾਮ ਕਰਤਾ ਪੁਰਖ ਦਾ ਉਪਾਸ਼ਕ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਸਿਮਰਨ ਵਿਚ ਲਗਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਨਾਮ ਦਾ ਸਮੁੰਦਰ ਹੈ ਅਤੇ ਸਦਾ ਇਸ ਵਿਚ ਹੰਸ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਲੱਲ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਭੱਟ ਮਥਰਾ ਨੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਤੀਕ ਇਕੋ ਜੋਤਿ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਵੇਖਿਆ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਬਾਰੇ ਆਪ ਦੇ ਉਚਾਰੇ ਸਵਈਏ ਬੜੇ ਪ੍ਰਿਅ ਹੋਏ ਹਨ।

### भट्ट मथुरा

#### स्वय्या

'जग अउन न याहि महातम मै अवनाम उजागन आनि कीअउ।
निन के दुख कोटिक दूरि गए मथुरा जिन अंसित नाम पीअउ।
इह पद्धित ते मत चूकिह रे मन भेदु विभेदु न जान वीअउ।
परतिच्छ रिदै गुर अरजनु कै हिर पूरन ब्रहमि निवास लीअउ।
परतिच्छ रिदै गुर अरजनु कै हिर पूरन ब्रहमि निवास लीअउ।
प्रा जव लउ नही भाग निलार उदै तव लउ भ्रमते फिरते वहु घायउ।
किन घोर समुद्र मै बूडत थे कवह मिटि है नही रे पछतायउ।
तत्तु विचाम यहै मथुरा जग तारन कउ अवनाम बनायउ।
जपउ जिन अरजनु देव गुरु फिरि संकट जोनि गम निह आयउ।६।

# मट्ट मथुरा

मट्ट मशुरा ने चौथे और पाचवे महले (गुरु) की स्नुति में सबय्ये लिखे हैं। यह श्री गुरु देव की महिमा इस बात में मानना है कि वे 'मितनाम करना पुरुव' के उपामक है तथा उसके स्मरण में मरन रहने हैं। वे भगवद्-भिक्त के समृद्र हैं, और वह समृद्र उनमें सदा, एकरूप में नरगित रहना है। यह मथुरा ने श्री गुरु नानक देव जी से श्री गुरु अर्जन देव जी तक सब ग्रुओं में एक ही ज्योति के दर्शन किए। श्री गुरु अर्जन देव जी की स्नुति में लिखे सबय्ये अत्यन्त नोकप्रिय है।

#### **GURU GRANTH RATNAVALI**

#### SWAYA

As long as Providence did not favour me, So long I wandered restlessly; In the dreadful ocean of the dark age My helpless soul was sinking, Sorrow and remorse never left me. Arjan has come as the Saviour of the world. My search for the Guru has ended. He who contemplates the divine Guru Arjan Never is a victim of the tribulations of rebirth.

# **BHATT MATHURA**

In his swayas Bhatt Mathura has paid tributes to the Fourth and the Fifth Gurus. He says that the greatness of the Guru lies in his love of and meditation on the name of the Creator which symbolises Truth. He is an ocean of God's Name and ever bathes in it like a playful child. Bhatt Mathura discerns the same spirit in all the Gurus from Nanak to Arjan. His swayas on Guru Arjan are very popular.

### ਭੱਟ ਬਲਯ

### ਸਵੱਚਾ

ਜਿਹ ਸਤਿਗੁਰ ਸਿਮਰੰਤ, ਨਯਨ ਕੇ ਤਿਮਰ ਮਿਟਹਿ ਖਿਨੁ । ਜਿਹ ਸਤਿਗੁਰ ਸਿਮਰੰਥਿ, ਰਿਦੇ ਹਰਿਨਾਮੁ ਦਿਨੋਂ ਦਿਨੁ । ਜਿਹ ਸਤਿਗੁਰ ਸਿਮਰੰਥਿ, ਜੀਅ ਕੀ ਤਪਤਿ ਮਿਟਾਵੇ । ਜਿਹ ਸਤਿਗੁਰ ਸਿਮਰੰਥਿ, ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਨਵਨਿਧਿ ਪਾਵੇ । ਸੋਈ ਰਾਮਦਾਸੁ ਗੁਰੁ ਬਲਕ ਭਣਿ ਮਿਲਿ ਸੰਗਤਿ ਧੈਨਿ ਧੰਨਿ ਕਰਹੁ। ਜਿਹ ਸਤਿਗੁਰ ਲਗਿ ਪ੍ਰਭੂ ਪਾਈਐ, ਸੋ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਿਮਰਹੁ ਨਰਹੁ। ਪ।

# ਭੱਟ ਬਲ੍ਯ

ਭੱਟ ਬਲ੍ਯ ਨੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ਪੰਜ ਸਵਈਏ ਰਚੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਉਸ ਨੇ ਇਸ ਗੱਲ ਤੇ ਜ਼ੋਰ ਦਿੱਤਾ ਕਿ ਸਾਰੇ ਗੁਰੂਆਂ ਵਿਚ ਇਕੋ ਜੋਤਿ ਵਿਚਰ ਰਹੀ ਸੀ ਅਤੇ ਜੀਵ ਇਸ ਜੋਤਿ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਆਏ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕਾਮ, ਕ੍ਰੋਧ, ਦੁੱਖ, ਦਲਿੱਦਰ ਨਾਸ਼ ਹੋਏ ਹਨ।

# गुरु ग्रंथ रत्नावली

### स्वय्या

'जिह सितगुर सिमरित नयन के तिमर मिटिह खिनु। जिह सितगुर सिमरिथ रिदै हरिनामु दिनो दिनु। जिह सितगुर सिमरिथ जीअ की तपित मिटावै। जिह सितगुर सिमरिथ रिधि सिधि नवनिधि पावै। सोई रामदासु गुर बल्ह भिण मिलि मंगित धिन धिन करहु। जिह सितगुर लिग प्रभु पाईऐ सो सितगुर सिमरहु नरहु'। ५।

# भट्ट बल्ह

भट्ट बल्ह ने श्री गुरु रामदास जी की स्तुति में पांच सबय्ये लिखे हैं। इनमें उसने इस तात्विक रहस्य पर बल दिया है कि सब गुरुओं में एक ही ज्योति प्रकाशमान है, तथा जो जन इस ज्योति की शरण में आए हैं उनके काम, क्रोध दुःख दारिद्रय आदि का नाश हो गया है।

#### BHATT BALH

#### SWAYA

Contemplating the Guru
All darkness is dispelled
Contemplating the Guru
The Name of God fills the heart day after day
Contemplating the Guru
Desires now burning are assuaged
Contemplating the Guru
Occult powers, nine treasures and prosperity are attained,
Says poet Balhthat Guru is Ramdas
Meeting in the holy congregation,
Let all say: Hail, all hail to the Guru,
Contemplate. O mortals, the true Guru,
In whose association God is realized

## **BHATT BALH**

Bhatt Balh has composed five swayas eulogising Guru Ram Das. He highlights the unbroken continuity of the one unchanging spirit in all the Gurus. And all those who surrender themselves to this spirit are delivered from passion and anger, sorrows and sufferings.

## ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਰਤਨਾਵਲੀ

## ਸਵੱਯਾ

ਦੇਵਪੁਰੀ ਮਹਿ ਗਯਉ ਆਪਿ ਪਰਮੇਸ਼੍ਰਰ ਭਾਯਉ। ਹਰਿ ਸਿੰਘਾਸਣ ਦੀਅਉ ਸਿਰੀ ਗੁਰੁ ਤਹ ਬੈਠਾਯਉ। ਰਹਸੁ ਕੀਅਉ ਸੁਰ ਦੇਵ ਤੋਹਿ ਜਸੁ ਜਯ ਜਯ ਜੰਪਹਿ। ਅਸੁਰ ਗਏ ਤੇ ਭਾਗਿ ਪਾਪ ਤਿਨ੍ਹ ਭੀਤਰਿ ਕੰਪਹਿ। ਕਾਟੇ ਸੁ ਪਾਪ ਤਿਨ੍ਹ ਨਰਹੁ ਕੇ ਗੁਰੁ ਰਾਮਦਾਸੁ ਜਿਨ੍ਹ ਪਾਇਯਉ। ਛੜ ਸਿੰਘਾਸਨੁ ਪਿਰਥਮੀ ਗੁਰ ਅਰਜੁਨ ਕਉ ਦੇ ਆਇਅਉ। ।।

# ਭੱਟ ਹਰਿਬੰਸ

ਭੱਟ ਹਰਿਬੇਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਉਸਤਤਿ ਵਿਚ ਦੋ ਸਵਈਏ ਰਚੇ । ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਉਸਦਾ ਮਜ਼ਮੂਨ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਸਮਾਉਣ ਸਮੇਂ ਗੁਰ ਗੱਦੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਬਖਸ਼ੀ ।

# भट्ट हरिवंस

### स्वय्या

'देवपुरी महि गयउ आपि परमेसर भायउ। हरि सिधासण् दीअउ सिरी गृर तह वैठायउ। रहमु कीअउ गुर देव तोहि जसु जय जय जपहि। असुर गण् ते भागि पाप तिन्ह भीतिर कपहि। काटे सु पाप तिन्ह नरह के गृर रामदासु जिन्ह पाइयउ। छत्र सिधासन् प्रिथमी गुर अरजन कउ दे आइयउं।२।

# मट्ट हरिबंस

भट्ट हिन्बम ने श्री गुरु अर्जन देव जी की म्तृति मे दो मवय्ये लिखे हैं। इनमे कहा गया है कि श्री गुरु रामदास जी ने 'जोती जोत समाने' के समय गुरु गद्दी श्री गुरु अर्जन देव जी को प्रदान की।

#### "GURU GRANTH RATNAVALI

#### SWAYA

When such was the Lord's will. (Guru Ram Das) repaired to the Abode of God.

And God offered him His throne and seated him there Himself.

And all the gods were pleased and proclaimed his Victory.

And the demons hastened away, for, within them trembled their sinful deeds:

Yea whosever attained to Guru Ram Das was rid of his sins.

And, his Throne (of Micral Law) and the Canopy (of Grace) passed on to Guru Arjan for the Redempt on of the world.

# **BHATT HARIBANS**

Bhatt Haribans composed two swares, bringing out spiritual excellence of the Fifth Guru and the bestowal of Gurgaddi on him when the Fourth Master's earthly sojourn came to an end: